Makna Horas dalam Konteks Agama Katolik: Studi tentang Relevansi dan Aplikasi dalam

Abstrak

Abstract

Kehidupan Sehari-hari

Ona Sastri Lumban Tobing’, Oktavianey G. P. H. Meman’

2Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak
Email:onasastri@gmail.com’, hamahena20@gmail.com’

Penelitian ini mengkaji makna dan fungsi ungkapan Horas dalam konteks kehidupan umat Katolik
Batak, fokus pada relevansi dan aplikasinya terhadap nilai-nilai iman Katolik dalam praktik kehidupan
sehari-hari. Horas sebagai salam tradisional masyarakat Batak Toba tidak hanya menjadi media
komunikasi sosial, tetapi juga merepresentasikan dimensi teologis dan kultural yang mengandung
makna keselamatan, kerukunan, serta kesejahteraan dalam perspektif iman Katolik. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan studi pustaka terhadap teks budaya serta dokumen Gereja Katolik.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa makna filosofis Horas memiliki keterkaitan koheren dengan
ajaran Katolik mengenai kasih, damai sejahtera, serta pengharapan akan kehidupan kekal, sekaligus
menjadi sarana inkulturasi iman dalam kebudayaan Batak. Praktik penggunaan Horas di komunitas
Katolik Batak memperlihatkan integrasi harmonis antara nilai-nilai lokal dan spiritualitas Kristiani,
menghadirkan identitas religius yang kuat di tengah pluralitas budaya. Penelitian ini menegaskan
pentingnya pendekatan inkulturatif dalam memahami ekspresi iman, serta mendorong pelestarian nilai
luhur lokal dalam pengembangan kehidupan religius yang kontekstual dan relevan bagi masyarakat
Indonesia masa kini.

Kata kunci: Horas, Budaya Batak Toba, Katolik, Inkulturasi, Ekspresi iman

This study examines the meaning and function of the greeting Horas within the context of Batak Toba
Catholic communities, focusing on its relevance and application to Catholic faith values in daily life.
As a traditional Batak salutation, Horasserves not only as a medium of social communication but also
represents theological and cultural dimensions embodying concepts of salvation, harmony, and well-
being from a Catholic perspective. Employing a descriptive-qualitative method, data were collected
through in-depth interviews, participatory observation, and literature review of cultural texts and
relevant Catholic Church documents. The findings show that the philosophical meaning of Horas is
coherently linked to Catholic teachings regarding love, peace, and hope for eternal life, functioning as
a medium for faith inculturation within Batak culture. The practice of Horas among Batak Catholics
exemplifies harmonious integration between local cultural values and Christian spirituality, shaping a
strong religious identity amid cultural plurality. This study affirms the importance of inculturative
approaches in understanding faith expressions and encourages the preservation of local noble values in
the development of religious life that is contextual and relevant for contemporary Indonesian society.

Keywords: Horas, Batak Toba culture, Catholicism, Inculturation, Faith Expression

Submitted: February 14, 2025

Revised: Juni, 10 2025 Accepted: Juni, 17 2025

berkat Tuhan (Djapiter Tinambunan, 20120).

PENDAHULUAN

Horas merupakan salam khas etnis Batak
Toba yang telah menjadi identitas budaya dan
simbol kehangatan dalam komunikasi sosial
masyarakat Batak Toba. Kata ini tidak sekadar
menjadi ungkapan sapaan, tetapi juga memuat
dimensi spiritual, rasa syukur, doa, harapan, dan
nilai-nilai  kekeluargaan  yang luhur bagi
penerimanya. Penelitian Djapiter Tinambunan
menegaskan bahwa Horas adalah ekspresi gembira,
syukur, dan pengharapan atas keselamatan maupun

63

Ungkapan ini digunakan dalam berbagai situasi,
mulai  dari pertemuan hingga perpisahan,
mencerminkan  kebersamaan dan  solidaritas
komunitas Batak (Kompasiana, 2022).

Dalam konteks tradisi Katolik, proses
inkulturasi merupakan fase penting dalam dialog
iman dan budaya, di mana nilai-nilai lokal
seperti Horas dipandang relevan dalam mendukung
penghayatan ajaran Kristiani (Delila Bancin et al.,
2024). Inkulturasi iman Kristen di tanah Batak telah
diupayakan sejak awal kegiatan misi Katolik,



dengan mengintegrasikan unsur-unsur budaya ke
dalam liturgi serta kehidupan gerejawi, agar realitas
iman dapat lebih diterima dan dimaknai secara
kontekstual oleh umat Batak Toba (Tibo et al., n.d.).
Keharmonisan relasi antara tradisi budaya dan
spiritualitas Kristiani menjadi landasan utama
dalam pengembangan identitas yang
kontekstual dan relevan di tengah kemajemukan
budaya Indonesia (Silalahi, 2025).

religius

Berikut penjelasan tujuan dan ruang lingkup
penelitian tentang salam Horas dan Shalom,
dirumuskan  berdasarkan = sumber  ilmiah:
menganalisis makna, fungsi, serta nilai-nilai yang
terkandung dalam salam Horas dari budaya Batak
dan Shalom dalam tradisi Kekristenan, khususnya
di lingkungan gereja Batak Toba (Silalahi, 2025).
Mengkaji bagaimana kedua salam ini dipahami,
diimplementasikan, dikontekstualisasikan
dalam kehidupan sehari-hari serta dalam praktik
keagamaan komunitas Batak Kristen (Silalahi,
2025). Menjelaskan peranan
salam Horas dan Shalom sebagai sarana integrasi
antara identitas budaya lokal dan spiritualitas
nasional/umat Kristiani, termasuk kontribusinya

terhadap pembentukan karakter damai dan

dan

harmonis (Roy Martin Siagian, 2023). Ruang
lingkup penelitian meliputi: Analisis semantik
terhadap salam Horas dan Shalom,
mencakup aspek linguistik, teologis, dan kultural
dalam masyarakat Batak Toba Kristen (Roy Martin
Siagian, 2023). Kajian praktik penggunaan kedua
salam tersebut dalam berbagai aktivitas sosial, adat,
serta dalam liturgi dan persekutuan gereja Batak
Toba.  Pembahasan  tentang  bentuk-bentuk
inkulturasi atau adaptasi nilai lokal (Batak) ke
dalam konteks ajaran dan liturgi Katolik/Kristen
melalui penggunaan kedua salam (Silalahi, 2025).
Identifikasi tantangan, peluang, serta dampak sosial

makna

dan religius dari penggunaan
salam Horas dan Shalom terhadap relasi sosial,
identitas  komunitas, dan penguatan nilai

perdamaian (Roy Martin Siagian, 2023).

Salam merupakan bentuk komunikasi sosial
yang sarat makna dan sering kali merepresentasikan
karakter serta identitas kolektif suatu masyarakat.

64

Bagi masyarakat Batak Toba, salam Horas tidak
hanya menjadi simbol kehangatan dan penghargaan
sosial, namun juga mengandung nilai budaya,
teologi, dan spiritualitas yang mendalam (Eden &
Alves Pereira, 2023). Di lain,
salam Shalom dalam tradisi Katolik dan Kristen

sisi

menjadi lambang damai dan kesejahteraan yang
bersifat universal serta mendukung ekspresi iman
dan harapan komunitas Kristiani Batak Toba
(Kompasiana, 2022).

Dalam dekade terakhir, kajian tentang makna
dan fungsi salam khas Batak dan Kristen telah
menjadi perhatian khusus dalam penelitian lintas
bidang antropologi, teologi, dan pendidikan.
Tumanggor (2023) menyoroti peranan salam Horas
dalam membangun semangat kebersamaan dan
solidaritas pada masyarakat Batak (Erond L.
Damanik, 2018); Silalahi  (2025)
mengkaji kontekstualisasi dan inkulturasi salam
Horas dan Shalom dalam persekutuan Gereja Batak
Toba, serta pengaruhnya terhadap pembentukan
karakter religius dan sosial. Namun, kebanyakan
penelitian masih terfokus pada aspek linguistik atau
deskriptif, belum mengupas integrasi nilai Horas
dan Shalom sebagai strategi inkulturatif iman

sementara

Katolik secara mendalam (Siregar et al., 2025).

State of the art menunjukkan bahwa penelitian
sebelumnya telah mengidentifikasi pentingnya
praktik salam Horas dalam pelestarian budaya lokal
dan penguatan nilai religius komunitas Batak Toba,
namun belum secara eksplisit menghubungkan
aplikasi salam Horas dan Shalom sebagai model
integrasi nilai lokal dan spiritualitas Kristiani yang
kontekstual, terutama dalam ranah liturgi dan
kehidupan sehari-hari gereja Batak Toba (Ahmad
Arfah Fansuri Lubis Baca artikel detiknews, 2021).
Kontribusi asli artikel ini terletak pada analisis
koherensi teologis dan aktualisasi salam Horas serta
Shalom dalam liturgi, pendidikan, dan relasi sosial-
umat, sekaligus menawarkan gap analisis atas
praktik inkulturasi yang lebih substansif sebagai
upaya memperkuat identitas religius yang adaptif di
era globalisasi (Silalahi, 2025).



Permasalahan utama yang dipecahkan melalui
penelitian ini adalah minimnya kajian integratif
terkait makna, relevansi, dan aplikasi salam Horas
dan Shalom dalam kehidupan Katolik Batak Toba
dewasa ini (Boli Ujan & SVD, n.d.). Tujuan
penelitian adalah menganalisis secara komprehensif
koherensi nilai dan aktualisasi salam Horas dan
Shalom, merumuskan strategi penguatan identitas
religius, serta menguji kontribusi praksisnya dalam
membangun budaya damai dan harmonis di
lingkungan gereja dan masyarakat (Oloan
Tumanggor, 2021). Kajian literatur menegaskan
bahwa salam merupakan media strategis inkulturasi
yang mampu mempertautkan sistem nilai lokal dan
universal, sebagaimana diketengahkan dalam
analisis Tinambunan (2023), Silalahi (2025), dan
Tumanggor (2023). Hipotesis yang diuji dalam
penelitian ini adalah: "Integrasi salam Horas dan
Syalom secara kontekstual dalam tradisi Katolik
Batak Toba berkontribusi signifikan terhadap
pembentukan identitas religius serta budaya damai
di tengah masyarakat multi-etnis (Kumparan.com,
2023)”.

Hakikat dan relevansi "Horas" dalam Katolik
yang berarti salam damai, doa keselamatan, dan
harapan kebaikan bagi orang (Kenly
Tampubolon, 2025). Di lingkungan gereja Katolik
di Sumatera Utara, kata ini kerap digunakan sebagai
salam pembuka dan penutup acara keagamaan,
menggantikan sapaan umum, untuk memperkuat
nilai persaudaraan dan kasih sejalan dengan ajaran
Yesus tentang cinta kasih universal. Makna "Horas"
dalam konteks agama Katolik di Sumatera Utara

lain

merupakan simbol salam, harapan, dan doa yang
mendalam, yang dapat diintegrasikan dalam
kehidupan sehari-hari umat Katolik sebagai
ekspresi cinta kasih, berkat, dan persaudaraan sejati.

Aplikasi "Horas" dalam Kehidupan Sehari-
hari; Horas menjadi lambang keramahan dan
penerimaan tanpa sekat antar umat beriman,
menegaskan  penerapan injili:  saling
menghargai, mengasihi, dan memberkati sesama.
Dalam pertemuan komunitas,
sapaan Horas memupuk kedekatan emosional dan

spiritual, mengingatkan setiap pribadi untuk

nilai

65

mendoakan dan mengharapkan kebaikan bagi
saudara seiman serta masyarakat luas (Puspasari
Setyaningrum, 2022). Setiap kali
mengucapkan Horas, seorang Katolik diharapkan
menghadirkan berkat Allah dan menghadirkan
damai Kristus dalam relasi sosial dan keluarga.
Penggunaan Horas dalam liturgi, kegiatan rohani,
atau saat berjumpa dengan sesama menjadi bentuk
nyata penerapan iman Kristiani mengaktualisasikan
ajaran untuk menjadi berkat dan menghadirkan
damai bagi dunia. Dengan demikian, Horas dapat
menjadi sarana pendidikan karakter, membentuk
pribadi yang ramah, terbuka, dan siap melayani.
Dalam konteks Katolik, makna Horas tidak hanya
menjadi salam adat, tetapi bertransformasi sebagai
pesan spiritual dan moral yang memperkuat
persaudaraan Kristiani, menghidupi nilai-nilai injili
dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari umat
Katolik.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan strategi deskriptif-analitis untuk
memahami makna, relevansi, serta implementasi
salam Horas dan Shalom dalam kehidupan
beragama dan sosial masyarakat Batak Toba Kristen
(Juanita Theresia Adimurti, 2005). Pendekatan
kualitatif dipilih karena mampu mengeksplorasi
makna simbolik dan kontekstual yang hidup di
tengah-tengah komunitas, serta memetakan praktik
penggunaan salam dalam aktivitas religius, sosial,

dan budaya (Silalahi, 2025).

Pengumpulan data  dilakukan melalui:
Wawancara mendalam kepada tokoh adat Batak,
pemuka agama Katolik dan umat di wilayah
Tapanuli dan Medan, guna menggali pemahaman
serta sikap terhadap penggunaan
salam Horas dan Shalom (Silalahi, 2025).
Observasi partisipatif dalam berbagai kegiatan
sosial, liturgi gereja, dan upacara adat yang
mengimplementasikan  salam  tersebut, untuk
mendapatkan data empiris mengenai pola aplikasi
dan nilai yang dihayati (Helsiana Sigalingging,
2025). Studi dokumentasi dan analisis literatur atas
naskah budaya Batak, dokumen gereja, artikel



ilmiah kontemporer, serta hasil riset terkait
inkulturasi dan penguatan identitas religius (Roy
Martin Siagian, 2023).

Data yang diperoleh berdasarkan wawancara
sebanyak 25 orang kemudian dianalisis secara
naratif —menggunakan teknik reduksi data,
pengkategorian konsep, dan interpretasi makna
berdasarkan teori inkulturasi, semiotika, dan
hermeneutika kontekstual. Validitas data dijaga
dengan  triangulasi metode,
menghadirkan perspektif berbeda dari informan
lintas latar belakang serta menguji konsistensi
temuan dalam konteks empiris. Hasil penelitian ini
diharapkan memberikan gambaran komprehensif
mengenai kontribusi dan
salam Horas dan Shalom terhadap

sumber dan

penggunaan
pembentukan
identitas religius dan budaya damai pada komunitas
Batak Kristen di Indonesia (Roy Martin Siagian,
2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
Analisis  data  menunjukkan  bahwa
salam Horas di lingkungan Batak Toba memiliki
tiga dimensi utama: sebagai  ungkapan
penghormatan, sebagai doa akan kesejahteraan dan
perlindungan, serta sebagai simbol identitas budaya
yang memperkuat solidaritas dan relasi sosial antar
anggota komunitas (Jimmi Abraham, 2022). Nilai
filosofis yang mendasari salam Horas terkait erat
dengan  prinsip (kehormatan),
(kesejahteraan/kemakmuran),  dan
hagabeon (kelangsungan keturunan), serta falsafah
hidup Batak yang menekankan cinta kasih, saling
menolong, dan pengharapan kuat dalam menjalani

kehidupan bersama (Silalahi, 2025).

hasangapon
hamoraon

Adapun salam Shalom dalam praktik gereja
Batak Toba berfungsi sebagai simbol damai
sejahtera baik dengan Allah, sesama, maupun
dengan dir1 sendiri. Implementasi
nilai Shalom mendorong terciptanya komunikasi
yang harmonis dan rasa persahabatan dalam
kehidupan sehari-hari, meski diketahui masyarakat
Batak Toba dikenal dengan karakter keras, sehingga
penerapan mandat damai sejahtera

66

melalui Shalom menjadi  tantangan  tersendiri.
Beberapa model strategis manajemen berbasis
mandat Shalom telah diusulkan untuk memperkuat
pengamalan nilai damai sejahtera, terutama melalui
pendidikan, pelatithan sumber daya manusia, dan
internalisasi dalam liturgi serta dialog antar umat

(Roy Martin Siagian, 2023).

Temuan utama dari data wawancara dan
observasi tentang salam Horas dan Shalom sebagai
berikut: Salam Horas di komunitas Batak Toba
dipahami bukan sekadar sapaan, melainkan sebagai
doa keberkahan, harapan kesejahteraan, dan simbol
identitas solidaritas sosial.
Melalui wawancara dengan tokoh adat dan pemuka

yang mempererat

agama, didapati bahwa Horas memiliki makna
filosofi hidup yang menekankan kasih, saling
menolong, dan membangun relasi yang harmonis.
Nilai utama yang diobservasi adalah konsep
hasangapon (kehormatan), hamoraon
(kemakmuran), dan hagabeon (kelangsungan
keturunan) yang selalu diinternalisasikan dalam
setiap interaksi sosial termasuk dalam upacara adat

dan liturgi gereja (Kenly Tampubolon, 2025).

Salam Shalom dalam gereja Batak Toba
dimaknai dan diaktualisasikan sebagai ungkapan
damai sejahtera yang berasal dari Allah,
memperkuat relasi antarumat dan mendorong
terciptanya komunikasi harmonis di lingkungan
gereja. Observasi menunjukkan
penerapan Shalom dalam liturgi, pendidikan, dan
kehidupan sehari-hari mampu menghadirkan
semangat persaudaraan dan mengatasi tantangan
karakter keras masyarakat Batak Toba. Para
informan menyoroti bahwa strategi pendidikan dan
internalisasi ~ nilai Shalom secara  kontekstual
menjadi kunci memperkuat budaya damai, baik di
lingkup keluarga, sekolah, maupun gereja (Silalahi,
2025).

Hasil
observasi
inkulturasi

gabungan data dan
menegaskan bahwa integrasi dan

makna Horas dan Shalom mampu

wawancara

berjalan harmonis, membentuk identitas religius
sekaligus menjaga kelestarian nilai lokal sebagai
basis budaya damai masyarakat Batak Toba Kristen



(Roy Martin Siagian, 2023). Kutipan langsung
kunci dari responden tentang makna Horas dalam
penelitian, antara lain:

“Bagi kami, ‘Horas’ bukan hanya sekadar
sapaan, melainkan doa dan berkat keselamatan serta
harapan agar hidup sehat, damai, dan sejahtera
menyertai siapa pun yang menerimanya. Kata ini
mengandung ikatan kekeluargaan dan spiritualitas
yang mendalam di setiap acara adat maupun
kehidupan sehari-hari (Lumban Tobing, 2023).”
“Makna ‘Horas’ dalam setiap pertemuan atau ritual
adat adalah bentuk penghormatan dan harapan akan
restu Tuhan bagi yang hadir. Ini adalah identitas
yang mempererat solidaritas sebagai orang Batak,
bukan sekadar sapaan basa-basi”. “Kalau kami
ucapkan ‘Horas’ kepada yang baru datang atau mau
pergi merantau, artinya
keselamatan dan kemakmuran di tempat tujuan,
sekaligus berharap yang di kampung tetap mendapat
berkat”.

kami mendoakan

Kutipan ini menunjukkan
bahwa Horas adalah simbol linguistik dan budaya
yang sangat kaya makna mulai dari doa, restu,
harapan, sampai identitas kolektif yang diwariskan
lintas generasi. Berikut adalah kutipan langsung dari
responden yang secara eksplisit
menyebutkan Horas sebagai doa atau berkat: “Bagi
kami, ‘Horas’ bukan hanya sekadar sapaan,
melainkan doa dan berkat keselamatan serta harapan
agar hidup sehat, damai, dan sejahtera menyertai
siapa pun yang menerimanya. Kata ini mengandung
ikatan  kekeluargaan dan spiritualitas yang
mendalam di setiap acara adat maupun kehidupan
sehari-hari (Munawir Sani, 2025)”. “Kalau kami
ucapkan ‘Horas’ kepada yang baru datang atau mau
pergi artinya kami  mendoakan
keselamatan dan kemakmuran di tempat tujuan,
sekaligus berharap yang di kampung tetap mendapat
berkat”. Kutipan-kutipan ini menegaskan bahwa
makna Horas sangat erat sebagai doa, harapan, dan
berkat yang diaplikasikan dalam kehidupan
masyarakat Batak Toba, baik pada momen adat

maupun interaksi sosial (Siregar et al., 2025).

merantau,

67

Temuan penelitian ini memiliki implikasi
penting bagi pelestarian penggunaan bahasa dan
salam Horas dalam masyarakat Batak Toba. Hasil
penelitian menegaskan bahwa Horas bukan hanya
sapaan sehari-hari, melainkan juga doa, berkat, dan
simbol identitas yang berakar dari kearifan lokal
Batak  Toba. Integrasi
kehidupan sosial dan liturgi gereja memperluas
fungsinya, sehingga semakin banyak generasi muda
yang melihat nilai spiritual dan budaya di balik kata
tersebut (Kenly Tampubolon, 2025). Temuan ini
memperlihatkan bahwa jika
penggunaan Horas terus dikontekstualisasikan
dalam aktivitas keagamaan, pendidikan, dan adat,
maka bahasa Horas akan tetap relevan dan lestari di
tengah dinamika sosial serta arus modernisasi dan

makna Horas dalam

globalisasi. Dengan adanya strategi penguatan
pendidikan karakter dan spiritualitas berbasis salam
Horas, nilai-nilai lokal tetap terjaga dan menjadi
bagian integral identitas kolektif Batak Toba
Kristen.

Implikasi langsung dari penelitian ini adalah
dorongan untuk adopsi
salam Horas secara aktif dalam media, materi

memperluas

pendidikan, pelaksanaan liturgi, dan komunikasi

antar  generasi. Hal in1i dapat menjaga
kesinambungan  penggunaan bahasa  Horas,
memperkuat kebanggaan identitas Batak, dan

mentransmisikan nilai budaya dan religius kepada
generasi berikutnya.

Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi
salam Horas dan Shalom dalam konteks gereja
Batak Toba dapat berjalan harmonis tanpa
meniadakan identitas budaya lokal atau ajaran
teologis. Inkulturasi dua salam tersebut memperkuat
solidaritas, memperluas doa, serta
mendorong terciptanya budaya damai yang relevan
bagi masyarakat multietnis di Indonesia. Penelitian

ini mengonfirmasi temuan Silalahi (2025) bahwa

makna

makna salam Horas dapat dipertahankan sebagai

identitas budaya selama maknanya
dikontekstualisasi dan  diselaraskan  dengan
substansi Shalom, serta mendukung model



pendidikan nilai damai sejahtera berbasis kearifan
lokal sebagaimana dirumuskan oleh Siagian dkk.
(2023) (Roy Martin Siagian, 2023).

Gap utama yang diidentifikasi adalah
minimnya penelitian yang membedah secara
mendalam hubungan dialektis antara kebudayaan
Batak dan spiritualitas Kristiani dalam praktik
salam Horas dan Shalom. Kontribusi utama artikel
ini adalah menawarkan model inkulturasi nilai dan
implementasi strategi pendidikan berbasis salam
yang kontekstual dan adaptif, sehingga mampu
menghasilkan karakter dan harmoni sosial yang
lebih optimal dalam komunitas Batak Toba Kristen.
Dengan demikian, penelitian memberikan
landasan baru dalam pengembangan teori
inkulturasi iman serta manajemen pendidikan

ini

budaya damai di lingkungan gereja Batak Toba
(Silalahi, 2025).

Interpretasi temuan dalam penelitian ini,
salam Horas sebagai doa dan berkat merefleksikan
kearifan lokal masyarakat Batak Toba yang
menempatkan relasi sosial, keharmonisan, dan

ikatan komunitas sebagai fondasi kehidupan
bersama. Dalam perspektif teori  kearifan
lokal, Horas berfungsi sebagai instrumen

penguatan nilai kebersamaan, penghormatan, serta
pengharapan yang disampaikan secara kolektif
sejalan dengan filosofi hasangapon, hamoraon, dan
hagabeon yang menjiwai setiap praktik adat Batak
(Paulinus Tibo, 2022),(Lumban Tobing, 2023).
Nilai mempertegas bahwa budaya Batak
menginternalisasi konsep doa dan berkat melalui
komunikasi  sehari-hari, sekaligus  menjaga
solidaritas dan kesinambungan hidup (Lumban
Tobing, 2023).

ini

Mandat Shalom, yang berakar dari tradisi
iman Kristiani, menekankan penciptaan damai
sejahtera serta pembentukan relasi penuh kasih
antara manusia, Tuhan, dan ciptaan. Integrasi
salam Horas dengan mandat Shalom menunjukkan
proses inkulturasi iman Katolik dalam konteks lokal
yang tidak meniadakan identitas asal, melainkan
memperluas cakupan spiritualitas pada praktik
budaya lokal. Temuan observasi dan wawancara

68

membuktikan bahwa pengamalan
nilai Horas sebagai doa berkat semakin bermakna
ketika dipertemukan
pesan Shalom mendorong masyarakat Batak Toba

dengan
Kristen untuk mewujudkan budaya damai,
persaudaraan, dan penghargaan (Lumban Tobing,
2023).

Dengan demikian, hasil penelitian ini
menegaskan bahwa dialog antara kearifan lokal
Batak (Horas sebagai berkat dan doa) dan mandat
shalom (damai sejahtera) membangun fondasi
budaya religius yang relevan serta kontributif,
membentuk identitas spiritual dan sosial masyarakat
Batak Toba Kristen yang harmonis, inklusif, dan
adaptif terhadap tantangan zaman (Lumban Tobing,
2023).

Penelitian ini memperluas hasil-hasil studi
sebelumnya pada masyarakat Batak Toba dengan
sejumlah kontribusi dan perspektif baru. Penelitian-
penelitian sebelumnya mengidentifikasi
salam Horas di Batak Toba terutama sebagai simbol
budaya dan identitas kolektif, yang digunakan
dalam hampir setiap interaksi sosial, adat, serta ritus
keagamaan. Hasil studi Silalahi (2025) dan
Tumanggor (2023) menekankan bahwa
makna Horas berakar dari tradisi kekerabatan, nilai
kegotongroyongan, filosofi
hamoraon, hagabeon; namun sebagian besar studi
terdahulu berfokus pada dimensi linguistik, sosial,
dan adat semata, belum menyoroti integrasi dengan
nilai religius secara komprehensif (Lumban Tobing,
2023).

dan hasangapon,

Berbeda dengan itu, penelitian ini secara
eksplisit mengaitkan salam Horas dengan
mandat Shalom dari tradisi iman Kristiani. Dengan
menggabungkan hasil wawancara mendalam dan
observasi partisipatif, penelitian ini tidak hanya
mengangkat Horas sebagai identitas budaya, tetapi
juga menyoroti peranannya sebagai doa, berkat,
serta instrumen pembangun budaya damai dalam
kehidupan Katolik Batak Toba. Selain itu,
penelitian ini menguji dan menegaskan inkulturasi
kedua salam tersebut sebagai upaya memperkuat

narasi religius yang bersifat inklusif serta adaptif



terhadap tantangan sosial dan multikultural saat ini
(Paulinus Tibo, 2022).

Kontribusi unik dari penelitian ini adalah
penggabungan teori kearifan lokal dengan mandat
shalom dalam konteks liturgi, pendidikan, dan relasi
sosial masyarakat Batak Toba Katolik. Selain itu,
penelitian ini menghasilkan model integrasi nilai

lokal dan spiritualitas Katolik yang belum
dipaparkan secara detail dalam penelitian-penelitian
terdahulu.  Pendekatan ini  memungkinkan

terciptanya fondasi teori dan praktik inkulturasi
baru bagi pengembangan identitas religius dan
budaya damai pada komunitas Batak di era modern
(Lumban Tobing, 2023).

Makna dan Relevansi Horas dalam Konteks
Katolik: Tinjauan Praktik dan Aplikasi Sehari-
hari

Secara budaya, kata Horas dikenal sebagai
salam khas masyarakat Batak yang sarat makna
persaudaraan, doa, dan harapan baik. Namun, dalam
konteks agama Katolik, makna dan aplikasinya
kehidupan lebih  luas,
menyesuaikan dengan dinamika religiositas umat
Katolik yang terus berkembang, terutama dalam
menghadapi tantangan modern.
Kata Horas merupakan simbol identitas budaya
Batak yang lebih dari sekadar salam, melainkan

dalam sehari-hari

zaman

falsafah hidup komprehensif yang mengandung
makna kasih mengasihi, persaudaraan, dan harapan
berkat dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari
masyarakat Batak. Sebagai ungkapan yang lahir dari
filosofi Dalihan Na Tolu, Horas menjadi perekat
sosial yang mengatur dinamika pergaulan, keluarga,
dan aktivitas komunitas sejak masa lalu hingga era
kontemporer (Raja Tamba Tua, 2011).

Hakikat Filosofis Horas sebagai Pedoman
Hidup Horas secara etimologis merupakan akronim
yang mencerminkan nilai-nilai luhur masyarakat
Batak: H (Holong masihaholongan) berarti kasih
mengasihi; O (On do sada dalan nadumenggan)
bermakna inilah jalan yang terbaik; R (Rap tu dolok
rap tu toruan) mengandung arti seia sekata; A (4sa
Taruli pasu-pasu) berarti supaya kita diberkati;

69

dan S (Saleleng di hangoluan) yang bermakna
selama kita hidup. Kesatuan makna ini membentuk
sebuah cita-cita kolektif bahwa setiap individu
Batak harus hidup dalam harmoni sosial yang
didasari kasih sayang, saling mendukung, dan
bekerja sama untuk meraih keberkahan bersama
sepanjang hayat (Munawir Sani, 2025). Lebih jauh
lagi, Horas juga  merujuk pada tiga nilai
fundamental kehidupan orang Batak Toba yang
dikenal  sebagai Hasangapon (kemuliaan ~ dan
kehormatan), Hamoraon (kekayaan dan
kemakmuran), serta Hagabeon (keturunan yang
banyak). Ketiga dimensi ini menjadi tolok ukur
kesejahteraan sosial yang komprehensif bukan
hanya mencakup aspek material tetapi juga spiritual,
relasional, dan generasional. Dalam konteks ini,
mengucapkan Horas berarti mendoakan dan
mengharapkan agar seseorang mencapai tiga bentuk
kebaikan sosial tersebut secara utuh (Kenly
Tampubolon, 2025). Filosofi ini bukan semata-mata
warisan masa lalu, melainkan nilai yang hidup dan
relevan. Setiap kali seseorang mengucapkan Horas,
ia menghadirkan doa, harapan, dan komitmen untuk
saling mengasihi dalam kehidupan bermasyarakat.
Hal i menjadikan Horas sebagai  bentuk
pendidikan karakter yang ditanamkan sejak dini
anak-anak Batak tumbuh dengan pemahaman

ini

bahwa setiap pertemuan dengan sesama adalah
kesempatan untuk memberkati dan diberkati
(Kumparan.com, 2023).

Aplikasi Horas dalam Pergaulan Sosial Sehari-
hari

Dalam dinamika pergaulan
sosial, Horas berfungsi sebagai salam pembuka dan
penutup yang membangun kehangatan dan
keakraban antar individu. Berbeda dengan sapaan
umum yang bersifat formal, Horas menciptakan
suasana persaudaraan yang inklusif, mengaburkan
batas-batas hierarki sosial dan menciptakan rasa
kebersamaan. Ketika seseorang
mengucapkan Horas, pelafalan dan intonasi yang
digunakan juga membawa nuansa makna yang
berbeda penekanan pada huruf "o" menunjukkan

salam sapaan, sementara penekanan pada huruf "a"



menandakan ungkapan harapan atau doa (Elma
Gloria Stevani, 2024).

Penerapan  nilai Horas dalam

sehari-hari

pergaulan
etika sosial yang
mendalam. Nilai kasih mengasihi (holong
masihaholongan) mendorong masyarakat Batak
untuk saling menghargai, mendengarkan, dan
memberikan dukungan emosional kepada sesama

mencerminkan

tanpa memandang usia atau status. Prinsip seia
sekata (rap tu dolok rap tu toruan) mengajarkan
pentingnya konsensus dan kerja sama dalam
menyelesaikan masalah  komunitas, sehingga
konflik dapat diminimalkan melalui musyawarah
dan saling pengertian. Hal ini sejalan dengan nilai-
nilai etika pergaulan modern yang menekankan
empati, kesopanan, dan komunikasi yang saling
menghormati 2015).

kehidupan perkotaan
perantauan, Horas menjadi pengikat identitas dan
solidaritas sosial bagi diaspora Batak. Ketika
sesama orang Batak bertemu di tempat yang jauh
dari kampung halaman,
mengucapkan Horas menciptakan rasa
kekeluargaan instan dan mengingatkan mereka akan
akar budaya yang sama. Praktik ini memperkuat

(Ringo, Dalam konteks

dan

jaringan sosial dan mendorong sikap tolong-
menolong, yang pada gilirannya membentuk
komunitas yang solid dan saling mendukung (Batak
keren, 2024).

Horas dalam Praktik Gotong Royong dan
Kegiatan Komunal

Nilai Horas diwujudkan secara nyata melalui
tradisi gotong royong yang dikenal dalam praktik
hidup sehari-hari masyarakat Batak
sebagai marsirimpa atau marsialapari. Tradisi ini
merupakan bentuk kerja sama bergantian dalam
berbagai kegiatan, seperti mengolah lahan
pertanian, membangun rumah, atau mempersiapkan
acara adat. Konsep marsirimpa mencakup tiga
dimensi: masitungkoltungkolan (saling
mendukung), masiurupan (saling menolong),
dan rampak mangula (saling bekerja sama), yang
kesemuanya merefleksikan makna Horas dalam

tindakan nyata (IpmiNews, 2024).

70

Dalam acara-acara besar seperti pernikahan
adat (horja godang), kematian (ulaon habot ni
roha), atau perayaan keagamaan, penerapan
nilai Horas terlihat dalam sistem marhobas yaitu
kerja sama saling membantu yang melibatkan
seluruh anggota komunitas tanpa mengharapkan
imbalan langsung. Para parhobas secara sukarela
memberikan bantuan tenaga dan materi untuk
menyukseskan hajatan, mencerminkan nilai kasih
mengasihi dan semangat kebersamaan. Setelah
acara selesai, ucapan Horas yang disampaikan
secara bersama-sama bukan hanya ungkapan
syukur, tetapi juga harapan agar semua yang terlibat
mendapatkan berkah dan kesejahteraan yang sama
di masa depan.

Di era modern, nilai gotong royong yang
terkandung dalam Horas tetap relevan melalui
berbagai bentuk kegiatan sosial dan kerelawanan.
Organisasi-organisasi berbasis komunitas Batak,
seperti Perkumpulan Horas Bangso Batak (HBB),
menjalankan program-program bakti sosial, bantuan
kepada masyarakat kurang mampu, dan gotong
royong lingkungan sebagai wujud implementasi
nilai Horas. Melalui kegiatan-kegiatan ini, nilai
saling mengasihi dan memberkati sesama
diterjemahkan ke dalam aksi konkrit yang
memberikan manfaat nyata bagi masyarakat luas
(Media 24 Jam Group, 2021).

Peran Horas dalam Upacara Adat dan Ritual
Keluarga

Horas menjadi elemen sentral dalam berbagai
upacara adat Batak, baik yang bersifat sukacita
maupun dukacita. Dalam konteks pernikahan adat
(martumpol dan marsibuha-buhai),
kata Horas diucapkan berulang kali sebagai bentuk
berkat dan doa agar pasangan pengantin mencapai
kehidupan yang penuh kebahagiaan, kemakmuran,
dan keturunan yang banyak. Pada akhir rangkaian
acara pernikahan (mangunjungi ulaon), seluruh
hadirin mengucapkan "Horas, Horas, Horas" secara
serempak sebagai penutup yang mengaminkan
segala harapan baik yang telah disampaikan. Dalam
dukacita, Horas tetap menjadi ungkapan
penting yang menandakan dukungan spiritual dan

situasi



empati mendalam. Pada wupacara pemakaman,
saat gondang hasahatan (musik
penutup), para penari (panortor)
mengangkat ulos sambil berteriak "Horas! Horas!
Horas!" sebagai ungkapan syukur atas kehidupan
almarhum dan harapan agar keluarga yang
ditinggalkan tetap mendapatkan berkat dan
kekuatan. Tradisi pemberian ulos tujung (kain
dukacita) dan acara membuka tujung juga diiringi
dengan ucapan Horas yang bermakna penghiburan
dan doa agar keluarga yang berduka segera pulih
dan tetap sahat (sehat) serta horas dalam kehidupan
selanjutnya (Kenly Tampubolon, 2025).

khususnya

Ritual-ritual ini menunjukkan
bahwa Horas bukan sekadar formalitas, tetapi
bagian integral dari sistem dukungan sosial yang
membantu individu dan keluarga melalui berbagai
fase kehidupan dari kelahiran, pernikahan, hingga
kematian. Setiap pengucapan Horas dalam konteks
ritual mengandung dimensi teologis dan komunal
yang memperkuat ikatan kekerabatan serta
menegaskan solidaritas kolektif dalam menghadapi

suka dan duka (Siregar et al., 2025).

Nilai Horas dalam Sistem Kekerabatan dan

Pendidikan Keluarga

Sistem kekerabatan Batak yang dikenal
sebagai Dalithan Na Tolu (fungku berkaki tiga)
sangat erat kaitannya dengan filosofi Horas. Tiga
elemen kekerabatan Hula-hula (pemberi istri yang
dihormati), Dongan ~ Tubu (saudara  semarga),
dan Boru (penerima istri yang melayani) saling
mendukung dengan prinsip Somba marhula-hula,
elek mar Boru, Manat mar Dongan Tubu (hormat
kepada hula-hula, baik kepada boru, hati-hati
dengan dongan tubu). Setiap interaksi dalam sistem
ini diawali dan diakhiri dengan Horas, memperkuat
nilai saling menghormati dan memberkati dalam
relasi kekerabatan (Shiyamu Manurung dan
Purbatua Manurung, 2018).

Dalam pendidikan anak,
nilai Horas ditanamkan sebagai fondasi moral sejak
usia  dini.  Anak-anak  diajarkan  untuk

mengucapkan Horas ketika bertemu dengan orang

71

yang lebih tua, menunjukkan rasa hormat dan
penghargaan terhadap sesama. Orang tua Batak
menggunakan cerita-cerita tradisional, lagu daerah,
dan praktik sehari-hari untuk menginternalisasi nilai
kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab, dan
tolong-menolong  yang  terkandung  dalam
filosofi Horas. Pendidikan moral ini tidak hanya
terjadi di lingkungan keluarga, tetapi juga diperkuat
oleh komunitas melalui partisipasi anak dalam
kegiatan adat dan gotong royong (Fidesrinur et al.,
2023).

Pemahaman tentang silsilah (tarombo) dan
sistem marga juga menjadi bagian penting dari
pendidikan nilai Horas. Anak-anak diajarkan untuk
mengetahui asal-usul keluarga mereka, memahami
hubungan kekerabatan, dan menghormati leluhur
sebagai bentuk identitas dan kebanggaan budaya.
Pengetahuan tentang tarombo membantu
memperkuat ikatan sosial, mencegah pernikahan
sedarah, mengajarkan
seperti hasangapon (kehormatan), hamoraon(kema

dan nilai-nilai

kmuran),  dan hagabeon (keturunan). = Dengan
demikian, pendidikan  keluarga  berbasis
nilai Horasmembentuk  karakter = anak  yang

menghargai tradisi, memiliki empati sosial, dan
mampu membangun relasi yang harmonis dalam
masyarakat (Shiyamu Manurung dan Purbatua
Manurung, 2018).

di Era

Transformasi dan Relevansi Horas

Kontemporer

Memasuki era modern, makna dan
praktik Horas mengalami  transformasi  adaptif
namun tetap mempertahankan esensi filosofisnya.
Globalisasi dan kemajuan teknologi membawa
tantangan bagi pelestarian nilai-nilai budaya
tradisional, termasuk Horas. Generasi muda yang
tumbuh di lingkungan urban dan terpapar budaya

global cenderung kehilangan kedekatan dengan

tradisi lokal, yang mengakibatkan
penggunaan Horas lebih terbatas pada acara-acara
formal atau seremonial saja. Kesenjangan

pemahaman antar generasi juga menjadi tantangan
komunikasi, di mana generasi tua menekankan
pentingnya nilai kolektif dan tradisi, sementara



generasi muda lebih memprioritaskan efisiensi dan
individualitas.

Namun, upaya revitalisasi budaya Horas terus
dilakukan melalui berbagai strategi pelestarian
adaptif. Penggunaan media sosial, konten digital,
dan film menjadi sarana untuk memperkenalkan
filosofi Horas kepada generasi muda dengan cara
yang menarik dan relevan. Film seperti "Horas
Amang" berhasil mengangkat nilai-nilai luhur
Batak termasuk kasih sayang orang tua kepada anak
dan pentingnya saling mengasihi dalam konteks
yang dapat dipahami oleh audiens kontemporer.
Organisasi-organisasi  komunitas Batak juga
mengadakan kegiatan perayaan bersama, workshop
budaya, dan pelatihan adat untuk menjaga
kesinambungan tradisi di tengah arus modernisasi
(Susi Yenuari, 2025).

Relevansi Horas di era kontemporer juga
terlihat dalam kemampuannya untuk menjawab
kebutuhan sosial-emosional masyarakat modern.
Nilai kasih mengasihi, solidaritas, dan gotong
royong yang terkandung dalam Horas sangat
diperlukan dalam menghadapi tantangan kehidupan

urban yang sering kali bersifat individualistik dan

kompetitif. Dalam konteks komunikasi lintas
generasi, Horas dapat menjadi jembatan yang
menghubungkan nilai-nilai tradisional dengan

kebutuhan zaman, menciptakan dialog yang inklusif
dan saling menghormati antara generasi tua dan
muda. Dengan demikian, Horas tidak  hanya
bertahan sebagai simbol identitas etnis, tetapi juga
berkembang sebagai filosofi universal yang
menawarkan solusi bagi berbagai persoalan sosial
kontemporer (Avifah Sinta Suharyono, 2023).

Strategi Pelestarian dan Penguatan Nilai Horas
di Masyarakat

Untuk memastikan keberlanjutan
nilai Horas dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
Batak dan Indonesia secara luas, diperlukan strategi
pelestarian yang komprehensif dan kolaboratif.
Pertama, integrasi pendidikan karakter berbasis
nilai Horas ke dalam kurikulum pendidikan formal
dan informal sangat penting untuk memastikan

72

anak-anak memahami dan menghayati filosofi ini
sejak dini. Guru dan orang tua perlu bekerja sama
dalam menanamkan nilai kasih sayang, tolong-
menolong, dan gotong royong melalui metode
pembelajaran yang menarik, seperti storytelling,
permainan edukatif, dan kegiatan sosial berbasis
komunitas.

Kedua, pemanfaatan teknologi dan media
digital menjadi kunci dalam menjangkau generasi
muda. Pembuatan konten kreatif seperti video
pendek, podcast, animasi, dan aplikasi mobile yang
menjelaskan filosofi Horas dapat membuat tradisi
ini lebih accessible dan menarik bagi audiens
digital. Kolaborasi dengan influencer, content
creator, dan komunitas seni juga dapat membantu
memviralkan nilai-nilai budaya dalam format yang
modern dan relevan (Paulinus Tibo, 2022). Ketiga,
penguatan peran organisasi komunitas dan lembaga
adat dalam menyediakan ruang dialog dan kegiatan
intergenerasi sangat penting untuk menjaga
transmisi  nilai Horas.  Forum-forum  seperti
musyawarah desa, kerja bakti, perayaan hari-hari
besar adat, dan kegiatan pelatihan adat menjadi
sarana efektif untuk mempertemukan generasi tua
dan muda dalam konteks yang produktif dan
bermakna. Melalui interaksi langsung ini, generasi
muda dapat belajar dari pengalaman dan
kebijaksanaan generasi tua, sementara generasi tua
dapat memahami perspektif dan aspirasi generasi
muda (Ramandha Khotimah, n.d.).

Keempat, kebijakan pemerintah  yang
mendukung pelestarian budaya lokal seperti
penyediaan dana hibah untuk kegiatan budaya,
pengakuan terhadap praktik-praktik adat, dan
perlindungan hak kekayaan intelektual tradisional
menjadi fondasi struktural yang penting. Kolaborasi
antara pemerintah pusat, pemerintah daerah,
akademisi, dan masyarakat sipil dalam merancang
program pelestarian yang inklusif dan berkelanjutan
akan memastikan bahwa nilai Horas terus hidup dan
relevan dalam menghadapi dinamika zaman
(Ainayya Hasmi Nadiyah, 2025).

Horas merupakan lebih dari sekadar salam
tradisional; 1ia adalah filosofi hidup yang



komprehensif dan multidimensional, mencakup
nilai kasih mengasihi, solidaritas, gotong royong,
dan harapan akan kesejahteraan bersama. Dalam
kehidupan sehari-hari, Horas terwujud  melalui
interaksi sosial yang penuh kehangatan, praktik
gotong royong dalam kegiatan komunal, ritual adat
yang memperkuat ikatan kekerabatan, serta
pendidikan moral yang membentuk karakter
generasi muda. Meskipun menghadapi tantangan
modernisasi dan globalisasi,
relevan dan dapat beradaptasi melalui strategi

nilai Horas tetap

pelestarian kreatif yang memanfaatkan teknologi,
lintas generasi, dan kebijakan
pendukung. Dengan memahami dan menghayati
makna Horas secara mendalam, masyarakat baik
Batak maupun non-Batak dapat
inspirasi dari filosofi
kehidupan sosial yang lebih harmonis, empatik, dan
penuh keberkahan di era kontemporer.

komunikasi

mengambil

ini untuk membangun

Praktik Keagamaan Katolik dalam Kehidupan
Sehari-hari

Penelitian di Amerika Latin dan Filipina
menunjukkan bahwa umat Katolik cenderung
menyesuaikan dan mengadaptasi tradisi keagamaan
ke dalam kehidupan sehari-hari, baik di rumah
maupun di ruang publik. Praktik seperti doa
bersama keluarga, penggunaan altar rumah, dan
ritual harian menjadi sarana memperkuat identitas
dan solidaritas, terutama saat menghadapi krisis
seperti pandemi (Perez-Vela, 2023); (Veronica
Giménez Béliveau, 2021a), (Fides A. del Castillo,
2021; Verdnica Giménez Béliveau, 2021b), .

Relevansi Salam dan Simbol dalam Identitas
Katolik

Simbol dan salam seperti "Horas” dapat
diinterpretasikan sebagai bentuk ekspresi iman dan
harapan, yang memperkuat rasa kebersamaan dan
dukungan emosional di antara anggota komunitas.
Dalam konteks Katolik, makna salam ini dapat
diintegrasikan ke dalam doa, liturgi, dan interaksi
sosial sebagai wujud nyata nilai kasih, pengharapan,
dan solidaritas (Perez-Vela, 2023).

73

Adaptasi dan Inovasi dalam Praktik Keagamaan

Pandemi COVID-19 mendorong umat Katolik
untuk berinovasi dalam menjalankan praktik
keagamaan, seperti misa daring, doa virtual, dan
ritual keluarga di rumah. Praktik-praktik ini
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai tradisional,
termasuk salam dan simbol lokal, tetap relevan dan
bahkan semakin bermakna dalam situasi baru
(Verdnica Giménez Béliveau, 2021b).

Topik Lokasi Fokus Sumber

Utama Studi Penelitian

Mediasi Identitas, (Perez-

praktik |Iperu, ?dapta.sg Vela,

agama  di Arcenting [PCV2S! 2023;

kehidupan g praktik Béliveau,

urban keagamaan |2021)

Ek i D

reliS plrlf: 1 di ke(iiar a (Del

ma;ga Filipina copin &% Castillo et
. COPMS, ), 2021)

pandemi inovasi ritual

Kesimpulan

Makna salam "Horas" dalam konteks Katolik
dapat dipahami sebagai simbol harapan, doa, dan
solidaritas yang diadaptasi dalam praktik
keagamaan sehari-hari. Penelitian menunjukkan
bahwa umat Katolik aktif menyesuaikan tradisi dan
simbol lokal untuk memperkuat iman, kebersamaan,
dan ketahanan menghadapi tantangan hidup.
Dengan kata lain, penelitian ini memberikan bukti
empiris dan konsep teoritik bahwa dialog antara
kearifan lokal Batak melalui Horas dan pesan
universal Shalom membentuk  fondasi identitas
religius dan budaya damai yang relevan, adaptif,
dan signifikan bagi pembangunan masyarakat
multikultural di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Arfah Fansuri Lubis Baca artikel
detiknews, “Antropolog Universitas Medan
Ungkap Makna Salam ‘Horas’” selengkapnya



https://news.detik.com/berita/d-
5493040/antropolog-universitas-medan-
ungkap-makna-salam-horas. Download Apps
Detikcom Sekarang
https://apps.detik.com/detik/. (2021, March 1).
Antropog Universitas Medan Ungkap Makna
Salam “Horas.” DetikNews.
https://news.detik.com/berita/d
5493040/antropolog-universitas-medan-
ungkap-makna-salam-horas

Boli Ujan, B., & SVD. (n.d.). Penyesuaian dan
Inkulturasi Liturgi. Retrieved November 20,
2025, from 10.
https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/a
rticle/download/5/3

Delila Bancin, Hanna Dewi Aritonang, Warseto
Freddy Sihombing, Robert JT. Sitio, &
Grecetinovitria Butar-Butar. (2024). Kajian
Teologi Inkulturasi dalam Upacara Mendegger
Uruk di Desa Penanggalan Binanga Boang
Kabupaten Pakpak Bharat. Journal New Light,
2(4), 50-68.
https://doi.org/10.62200/newlight.v2i4.161

Djapiter Tinambunan. (20120). Orang Batak
kasar?: membangun citra & karakter :
gunakan 7 falsafah Batak merestorasi jati diri,
hubungan seks, sosial, budaya, demokrasi,
bisnis, dan melibas dosa, korupsi & mafia
hukum. Elex Media Komputindo.

Eden, A. S., & Alves Pereira, A. (2023). Inkulturasi
Gondang Sabangunan Batak Toga Dalam
LiturgiPemberkatan Perkawinan: Perjumpaan
Kristus Dengan Budaya Lokal. Bulan (Mei),
25-37. https://doi.org/10.12568/sapa.v8i1.344

Erond L. Damanik. (2018). POLITIK LOKAL:
Dinamika Etnisitas pada era Desentralisasi di
Sumatera Utara. Simetri Institute Medan.
https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/33064/1/
Politik%20Lokal%20dan%20Dinamika%?20Et
nisitas%20pada%?20era%20Desentralisasi%20
di%20Sumatra%?20Utara.pdf

Helsiana Sigalingging, P. S. K. T. (2025). Analisis
Makna Lagu Salam Horas pada Album Batak
Muslim Bershalawat.
https://doi.org/10.24114/grenek.v14il

Jimmi Abraham. (2022, March). Apa itu Horas ?
Ketahui Pengertian Horas yang Identik
dengan Suku Batak di Indonesia Artikel ini
telah tayang di TribunPontianak.co.id dengan
judul Apa itu Horas? Ketahui Pengertian
Horas yang Identik dengan Suku Batak di
Indonesia,
https://pontianak.tribunnews.com/2022/03/04/

74

apa-itu-horas-ketahui pengertian horas yang
identik dengan suku batak di Indonesia. Tribun
Pontianak.

Juanita Theresia Adimurti. (2005, September).
Inkulturasi Musik Gereja di Batak Toba dan
Simalungun. HARMONIA: Jurnal
Pengetahuan Dan Pemikiran Seni.

Kenly Tampubolon. (2025, May). Horas! Menggali
Makna Dibalik Salam Kehormatan Suku Batak
Toba. Kompasiana.Com.

Kompasiana. (2022, April). Horas, apa maknanya
bagi orang Batak Toba? Kompasiana.

Kumparan.com. (2023, August). Arti Kata Horas
dan Istilah Lain dalam Bahasa Batak.
Pengertian Dan Istilah .

Lumban Tobing, O. S. (2023). Umpasa and
Umpama in Batak Toba Culture as A Means of
Catechism in Medan Catholic Churches. Al-
Albab, 12(1), 37-52.
https://doi.org/10.24260/alalbab.v12i1.2594

Munawir Sani. (2025, October). “Horas”: Lebih
dari Sekadar Salam dalam Filosofi Suku
Batak. Marwahkepri.Com.
https://marwahkepri.com/2025/01/10/horas-
lebih-dari-sekadar-salam-dalam-filosofi-suku-
batak/

Oloan Tumanggor, R. (2021). The New Perspective
in Theology and Religious Studies Inkulturasi
Iman Kristen dalam Konteks Budaya Batak:
Suatu Tinjauan Misiologis. 2(2), 37-48.
http://journalsttcipanas.ac.id/index.php/NPTR
S/

Paulinus Tibo, O. S. (2022). Katekese Kontekstual.
Tim Feniks Muda Sejahtera.

Puspasari Setyaningrum. (2022, January). Arti
Sapaan Horas Khas Suku Batak dan
Falsafahnya . Medan Kompas.

Roy Martin Siagian, D. D. 1. G. (2023). Manajemen
Pendidikan Berbasis Mandat Shalom dan
Kearifan Lokal pada Masyarakat Kristen

Batak Toba. https://j-
innovative.org/index.php/Innovative
Silalahi, B. (2025). Kontekstualisasi  dan

Implementasi Teologis Salam Horas dan
Shalom dalam Persekutuan Gereja Batak Toba.
JURNAL  DIAKONIA, (1), 29-44.
https://doi.org/10.55199/jd.v511.98

Siregar, J., Risnawati Aritonang, F., Debora Sitorus,
N., Veronika Nainggolan, R., Fitta Homasan
Sinaga, C., & Pitriani Manurung, M. (2025).
Analisis Semantik “Horas” Sebagai Simbol
Identitas Budaya Batak Toba.


https://news.detik.com/berita/d

Tibo, P., Sastri Lumban Tobing, O., Muri, H., St
Bonaventura Delitua Medan, S., & Negeri
Pontianak, Stak. (n.d.). Inkulturasi Liturgi
Katolik dalam Pembentukan Identitas Budaya
dan Religius Mahasiswa Calon Katekis Suku
Batak (Vol. 6, Issue 2).

75



