
    

63 

 

 

  

Makna Horas dalam Konteks Agama Katolik: Studi tentang Relevansi dan Aplikasi dalam 

Kehidupan Sehari-hari 

 
Ona Sastri Lumban Tobing1, Oktavianey G. P. H. Meman2 

 
1,2Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak 

Email:onasastri@gmail.com1, hamahena20@gmail.com2 

 

 

Abstrak  Penelitian ini mengkaji makna dan fungsi ungkapan Horas dalam konteks kehidupan umat Katolik 

Batak, fokus pada relevansi dan aplikasinya terhadap nilai-nilai iman Katolik dalam praktik kehidupan 

sehari-hari. Horas sebagai salam tradisional masyarakat Batak Toba tidak hanya menjadi media 

komunikasi sosial, tetapi juga merepresentasikan dimensi teologis dan kultural yang mengandung 

makna keselamatan, kerukunan, serta kesejahteraan dalam perspektif iman Katolik. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan studi pustaka terhadap teks budaya serta dokumen Gereja Katolik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa makna filosofis Horas memiliki keterkaitan koheren dengan 

ajaran Katolik mengenai kasih, damai sejahtera, serta pengharapan akan kehidupan kekal, sekaligus 

menjadi sarana inkulturasi iman dalam kebudayaan Batak. Praktik penggunaan Horas di komunitas 

Katolik Batak memperlihatkan integrasi harmonis antara nilai-nilai lokal dan spiritualitas Kristiani, 

menghadirkan identitas religius yang kuat di tengah pluralitas budaya. Penelitian ini menegaskan 

pentingnya pendekatan inkulturatif dalam memahami ekspresi iman, serta mendorong pelestarian nilai 

luhur lokal dalam pengembangan kehidupan religius yang kontekstual dan relevan bagi masyarakat 

Indonesia masa kini. 

 

Kata kunci: Horas, Budaya Batak Toba, Katolik, Inkulturasi, Ekspresi iman 

 

Abstract  This study examines the meaning and function of the greeting Horas within the context of Batak Toba 

Catholic communities, focusing on its relevance and application to Catholic faith values in daily life. 

As a traditional Batak salutation, Horasserves not only as a medium of social communication but also 

represents theological and cultural dimensions embodying concepts of salvation, harmony, and well-

being from a Catholic perspective. Employing a descriptive-qualitative method, data were collected 

through in-depth interviews, participatory observation, and literature review of cultural texts and 

relevant Catholic Church documents. The findings show that the philosophical meaning of Horas is 

coherently linked to Catholic teachings regarding love, peace, and hope for eternal life, functioning as 

a medium for faith inculturation within Batak culture. The practice of Horas among Batak Catholics 

exemplifies harmonious integration between local cultural values and Christian spirituality, shaping a 

strong religious identity amid cultural plurality. This study affirms the importance of inculturative 

approaches in understanding faith expressions and encourages the preservation of local noble values in 

the development of religious life that is contextual and relevant for contemporary Indonesian society. 

Keywords: Horas, Batak Toba culture, Catholicism, Inculturation, Faith Expression 

 

Submitted: February 14, 2025 Revised: Juni, 10 2025 Accepted: Juni, 17 2025 

 

PENDAHULUAN 

Horas merupakan salam khas etnis Batak 

Toba yang telah menjadi identitas budaya dan 

simbol kehangatan dalam komunikasi sosial 

masyarakat Batak Toba. Kata ini tidak sekadar 

menjadi ungkapan sapaan, tetapi juga memuat 

dimensi spiritual, rasa syukur, doa, harapan, dan 

nilai-nilai kekeluargaan yang luhur bagi 

penerimanya. Penelitian Djapiter Tinambunan 

menegaskan bahwa Horas adalah ekspresi gembira, 

syukur, dan pengharapan atas keselamatan maupun 

berkat Tuhan (Djapiter Tinambunan, 20120). 

Ungkapan ini digunakan dalam berbagai situasi, 

mulai dari pertemuan hingga perpisahan, 

mencerminkan kebersamaan dan solidaritas 

komunitas Batak (Kompasiana, 2022).  

Dalam konteks tradisi Katolik, proses 

inkulturasi merupakan fase penting dalam dialog 

iman dan budaya, di mana nilai-nilai lokal 

seperti Horas dipandang relevan dalam mendukung 

penghayatan ajaran Kristiani (Delila Bancin et al., 

2024). Inkulturasi iman Kristen di tanah Batak telah 

diupayakan sejak awal kegiatan misi Katolik, 



    

64 

 

 

 dengan mengintegrasikan unsur-unsur budaya ke 

dalam liturgi serta kehidupan gerejawi, agar realitas 

iman dapat lebih diterima dan dimaknai secara 

kontekstual oleh umat Batak Toba (Tibo et al., n.d.). 

Keharmonisan relasi antara tradisi budaya dan 

spiritualitas Kristiani menjadi landasan utama 

dalam pengembangan identitas religius yang 

kontekstual dan relevan di tengah kemajemukan 

budaya Indonesia (Silalahi, 2025).  

Berikut penjelasan tujuan dan ruang lingkup 

penelitian tentang salam Horas dan Shalom, 

dirumuskan berdasarkan sumber ilmiah: 

menganalisis makna, fungsi, serta nilai-nilai yang 

terkandung dalam salam Horas dari budaya Batak 

dan Shalom dalam tradisi Kekristenan, khususnya 

di lingkungan gereja Batak Toba (Silalahi, 2025). 

Mengkaji bagaimana kedua salam ini dipahami, 

diimplementasikan, dan dikontekstualisasikan 

dalam kehidupan sehari-hari serta dalam praktik 

keagamaan komunitas Batak Kristen (Silalahi, 

2025). Menjelaskan peranan 

salam Horas dan Shalom sebagai sarana integrasi 

antara identitas budaya lokal dan spiritualitas 

nasional/umat Kristiani, termasuk kontribusinya 

terhadap pembentukan karakter damai dan 

harmonis (Roy Martin Siagian, 2023). Ruang 

lingkup penelitian meliputi: Analisis semantik 

terhadap makna salam Horas dan Shalom, 

mencakup aspek linguistik, teologis, dan kultural 

dalam masyarakat Batak Toba Kristen (Roy Martin 

Siagian, 2023). Kajian praktik penggunaan kedua 

salam tersebut dalam berbagai aktivitas sosial, adat, 

serta dalam liturgi dan persekutuan gereja Batak 

Toba. Pembahasan tentang bentuk-bentuk 

inkulturasi atau adaptasi nilai lokal (Batak) ke 

dalam konteks ajaran dan liturgi Katolik/Kristen 

melalui penggunaan kedua salam (Silalahi, 2025). 

Identifikasi tantangan, peluang, serta dampak sosial 

dan religius dari penggunaan 

salam Horas dan Shalom terhadap relasi sosial, 

identitas komunitas, dan penguatan nilai 

perdamaian (Roy Martin Siagian, 2023).  

Salam merupakan bentuk komunikasi sosial 

yang sarat makna dan sering kali merepresentasikan 

karakter serta identitas kolektif suatu masyarakat. 

Bagi masyarakat Batak Toba, salam Horas tidak 

hanya menjadi simbol kehangatan dan penghargaan 

sosial, namun juga mengandung nilai budaya, 

teologi, dan spiritualitas yang mendalam (Eden & 

Alves Pereira, 2023). Di sisi lain, 

salam Shalom dalam tradisi Katolik dan Kristen 

menjadi lambang damai dan kesejahteraan yang 

bersifat universal serta mendukung ekspresi iman 

dan harapan komunitas Kristiani Batak Toba 

(Kompasiana, 2022).  

Dalam dekade terakhir, kajian tentang makna 

dan fungsi salam khas Batak dan Kristen telah 

menjadi perhatian khusus dalam penelitian lintas 

bidang antropologi, teologi, dan pendidikan. 

Tumanggor (2023) menyoroti peranan salam Horas 

dalam membangun semangat kebersamaan dan 

solidaritas pada masyarakat Batak (Erond L. 

Damanik, 2018); sementara Silalahi (2025) 

mengkaji kontekstualisasi dan inkulturasi salam 

Horas dan Shalom dalam persekutuan Gereja Batak 

Toba, serta pengaruhnya terhadap pembentukan 

karakter religius dan sosial. Namun, kebanyakan 

penelitian masih terfokus pada aspek linguistik atau 

deskriptif, belum mengupas integrasi nilai Horas 

dan Shalom sebagai strategi inkulturatif iman 

Katolik secara mendalam (Siregar et al., 2025). 

State of the art menunjukkan bahwa penelitian 

sebelumnya telah mengidentifikasi pentingnya 

praktik salam Horas dalam pelestarian budaya lokal 

dan penguatan nilai religius komunitas Batak Toba, 

namun belum secara eksplisit menghubungkan 

aplikasi salam Horas dan Shalom sebagai model 

integrasi nilai lokal dan spiritualitas Kristiani yang 

kontekstual, terutama dalam ranah liturgi dan 

kehidupan sehari-hari gereja Batak Toba (Ahmad 

Arfah Fansuri Lubis  Baca artikel detiknews, 2021). 

Kontribusi asli artikel ini terletak pada analisis 

koherensi teologis dan aktualisasi salam Horas serta 

Shalom dalam liturgi, pendidikan, dan relasi sosial-

umat, sekaligus menawarkan gap analisis atas 

praktik inkulturasi yang lebih substansif sebagai 

upaya memperkuat identitas religius yang adaptif di 

era globalisasi (Silalahi, 2025).  



    

65 

 

 

 Permasalahan utama yang dipecahkan melalui 

penelitian ini adalah minimnya kajian integratif 

terkait makna, relevansi, dan aplikasi salam Horas 

dan Shalom dalam kehidupan Katolik Batak Toba 

dewasa ini (Boli Ujan & SVD, n.d.). Tujuan 

penelitian adalah menganalisis secara komprehensif 

koherensi nilai dan aktualisasi salam Horas dan 

Shalom, merumuskan strategi penguatan identitas 

religius, serta menguji kontribusi praksisnya dalam 

membangun budaya damai dan harmonis di 

lingkungan gereja dan masyarakat (Oloan 

Tumanggor, 2021). Kajian literatur menegaskan 

bahwa salam merupakan media strategis inkulturasi 

yang mampu mempertautkan sistem nilai lokal dan 

universal, sebagaimana diketengahkan dalam 

analisis Tinambunan (2023), Silalahi (2025), dan 

Tumanggor (2023). Hipotesis yang diuji dalam 

penelitian ini adalah: "Integrasi salam Horas dan 

Syalom secara kontekstual dalam tradisi Katolik 

Batak Toba berkontribusi signifikan terhadap 

pembentukan identitas religius serta budaya damai 

di tengah masyarakat multi-etnis (Kumparan.com, 

2023)”. 

Hakikat dan relevansi "Horas" dalam Katolik 

yang berarti salam damai, doa keselamatan, dan 

harapan kebaikan bagi orang lain (Kenly 

Tampubolon, 2025). Di lingkungan gereja Katolik 

di Sumatera Utara, kata ini kerap digunakan sebagai 

salam pembuka dan penutup acara keagamaan, 

menggantikan sapaan umum, untuk memperkuat 

nilai persaudaraan dan kasih sejalan dengan ajaran 

Yesus tentang cinta kasih universal. Makna "Horas" 

dalam konteks agama Katolik di Sumatera Utara 

merupakan simbol salam, harapan, dan doa yang 

mendalam, yang dapat diintegrasikan dalam 

kehidupan sehari-hari umat Katolik sebagai 

ekspresi cinta kasih, berkat, dan persaudaraan sejati. 

Aplikasi "Horas" dalam Kehidupan Sehari-

hari; Horas menjadi lambang keramahan dan 

penerimaan tanpa sekat antar umat beriman, 

menegaskan penerapan nilai injili: saling 

menghargai, mengasihi, dan memberkati sesama. 

Dalam pertemuan komunitas, 

sapaan Horas memupuk kedekatan emosional dan 

spiritual, mengingatkan setiap pribadi untuk 

mendoakan dan mengharapkan kebaikan bagi 

saudara seiman serta masyarakat luas (Puspasari 

Setyaningrum, 2022). Setiap kali 

mengucapkan Horas, seorang Katolik diharapkan 

menghadirkan berkat Allah dan menghadirkan 

damai Kristus dalam relasi sosial dan keluarga. 

Penggunaan Horas dalam liturgi, kegiatan rohani, 

atau saat berjumpa dengan sesama menjadi bentuk 

nyata penerapan iman Kristiani mengaktualisasikan 

ajaran untuk menjadi berkat dan menghadirkan 

damai bagi dunia. Dengan demikian, Horas dapat 

menjadi sarana pendidikan karakter, membentuk 

pribadi yang ramah, terbuka, dan siap melayani. 

Dalam konteks Katolik, makna Horas tidak hanya 

menjadi salam adat, tetapi bertransformasi sebagai 

pesan spiritual dan moral yang memperkuat 

persaudaraan Kristiani, menghidupi nilai-nilai injili 

dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari umat 

Katolik. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan strategi deskriptif-analitis untuk 

memahami makna, relevansi, serta implementasi 

salam Horas dan Shalom dalam kehidupan 

beragama dan sosial masyarakat Batak Toba Kristen 

(Juanita Theresia Adimurti, 2005). Pendekatan 

kualitatif dipilih karena mampu mengeksplorasi 

makna simbolik dan kontekstual yang hidup di 

tengah-tengah komunitas, serta memetakan praktik 

penggunaan salam dalam aktivitas religius, sosial, 

dan budaya (Silalahi, 2025).  

Pengumpulan data dilakukan melalui: 

Wawancara mendalam kepada tokoh adat Batak, 

pemuka agama Katolik dan umat di wilayah 

Tapanuli dan Medan, guna menggali pemahaman 

serta sikap terhadap penggunaan 

salam Horas dan Shalom (Silalahi, 2025). 

Observasi partisipatif dalam berbagai kegiatan 

sosial, liturgi gereja, dan upacara adat yang 

mengimplementasikan salam tersebut, untuk 

mendapatkan data empiris mengenai pola aplikasi 

dan nilai yang dihayati (Helsiana Sigalingging, 

2025). Studi dokumentasi dan analisis literatur atas 

naskah budaya Batak, dokumen gereja, artikel 



    

66 

 

 

 ilmiah kontemporer, serta hasil riset terkait 

inkulturasi dan penguatan identitas religius (Roy 

Martin Siagian, 2023).  

Data yang diperoleh berdasarkan wawancara 

sebanyak 25 orang kemudian dianalisis secara 

naratif menggunakan teknik reduksi data, 

pengkategorian konsep, dan interpretasi makna 

berdasarkan teori inkulturasi, semiotika, dan 

hermeneutika kontekstual. Validitas data dijaga 

dengan triangulasi sumber dan metode, 

menghadirkan perspektif berbeda dari informan 

lintas latar belakang serta menguji konsistensi 

temuan dalam konteks empiris. Hasil penelitian ini 

diharapkan memberikan gambaran komprehensif 

mengenai kontribusi dan penggunaan 

salam Horas dan Shalom terhadap pembentukan 

identitas religius dan budaya damai pada komunitas 

Batak Kristen di Indonesia (Roy Martin Siagian, 

2023).  

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil 

Analisis data menunjukkan bahwa 

salam Horas di lingkungan Batak Toba memiliki 

tiga dimensi utama: sebagai ungkapan 

penghormatan, sebagai doa akan kesejahteraan dan 

perlindungan, serta sebagai simbol identitas budaya 

yang memperkuat solidaritas dan relasi sosial antar 

anggota komunitas (Jimmi Abraham, 2022). Nilai 

filosofis yang mendasari salam Horas terkait erat 

dengan prinsip hasangapon (kehormatan), 

hamoraon (kesejahteraan/kemakmuran), dan 

hagabeon (kelangsungan keturunan), serta falsafah 

hidup Batak yang menekankan cinta kasih, saling 

menolong, dan pengharapan kuat dalam menjalani 

kehidupan bersama (Silalahi, 2025).  

Adapun salam Shalom dalam praktik gereja 

Batak Toba berfungsi sebagai simbol damai 

sejahtera baik dengan Allah, sesama, maupun 

dengan diri sendiri. Implementasi 

nilai Shalom mendorong terciptanya komunikasi 

yang harmonis dan rasa persahabatan dalam 

kehidupan sehari-hari, meski diketahui masyarakat 

Batak Toba dikenal dengan karakter keras, sehingga 

penerapan mandat damai sejahtera 

melalui Shalom menjadi tantangan tersendiri. 

Beberapa model strategis manajemen berbasis 

mandat Shalom telah diusulkan untuk memperkuat 

pengamalan nilai damai sejahtera, terutama melalui 

pendidikan, pelatihan sumber daya manusia, dan 

internalisasi dalam liturgi serta dialog antar umat 

(Roy Martin Siagian, 2023).  

Temuan utama dari data wawancara dan 

observasi tentang salam Horas dan Shalom sebagai 

berikut: Salam Horas di komunitas Batak Toba 

dipahami bukan sekadar sapaan, melainkan sebagai 

doa keberkahan, harapan kesejahteraan, dan simbol 

identitas yang mempererat solidaritas sosial. 

Melalui wawancara dengan tokoh adat dan pemuka 

agama, didapati bahwa Horas memiliki makna 

filosofi hidup yang menekankan kasih, saling 

menolong, dan membangun relasi yang harmonis. 

Nilai utama yang diobservasi adalah konsep 

hasangapon (kehormatan), hamoraon 

(kemakmuran), dan hagabeon (kelangsungan 

keturunan) yang selalu diinternalisasikan dalam 

setiap interaksi sosial termasuk dalam upacara adat 

dan liturgi gereja (Kenly Tampubolon, 2025).  

Salam Shalom dalam gereja Batak Toba 

dimaknai dan diaktualisasikan sebagai ungkapan 

damai sejahtera yang berasal dari Allah, 

memperkuat relasi antarumat dan mendorong 

terciptanya komunikasi harmonis di lingkungan 

gereja. Observasi menunjukkan 

penerapan Shalom dalam liturgi, pendidikan, dan 

kehidupan sehari-hari mampu menghadirkan 

semangat persaudaraan dan mengatasi tantangan 

karakter keras masyarakat Batak Toba. Para 

informan menyoroti bahwa strategi pendidikan dan 

internalisasi nilai Shalom secara kontekstual 

menjadi kunci memperkuat budaya damai, baik di 

lingkup keluarga, sekolah, maupun gereja (Silalahi, 

2025).  

Hasil gabungan data wawancara dan 

observasi menegaskan bahwa integrasi dan 

inkulturasi makna Horas dan Shalom mampu 

berjalan harmonis, membentuk identitas religius 

sekaligus menjaga kelestarian nilai lokal sebagai 

basis budaya damai masyarakat Batak Toba Kristen 



    

67 

 

 

 (Roy Martin Siagian, 2023). Kutipan langsung 

kunci dari responden tentang makna Horas dalam 

penelitian, antara lain: 

“Bagi kami, ‘Horas’ bukan hanya sekadar 

sapaan, melainkan doa dan berkat keselamatan serta 

harapan agar hidup sehat, damai, dan sejahtera 

menyertai siapa pun yang menerimanya. Kata ini 

mengandung ikatan kekeluargaan dan spiritualitas 

yang mendalam di setiap acara adat maupun 

kehidupan sehari-hari (Lumban Tobing, 2023).” 

“Makna ‘Horas’ dalam setiap pertemuan atau ritual 

adat adalah bentuk penghormatan dan harapan akan 

restu Tuhan bagi yang hadir. Ini adalah identitas 

yang mempererat solidaritas sebagai orang Batak, 

bukan sekadar sapaan basa-basi”. “Kalau kami 

ucapkan ‘Horas’ kepada yang baru datang atau mau 

pergi merantau, artinya kami mendoakan 

keselamatan dan kemakmuran di tempat tujuan, 

sekaligus berharap yang di kampung tetap mendapat 

berkat”.   

Kutipan ini menunjukkan 

bahwa Horas adalah simbol linguistik dan budaya 

yang sangat kaya makna mulai dari doa, restu, 

harapan, sampai identitas kolektif yang diwariskan 

lintas generasi. Berikut adalah kutipan langsung dari 

responden yang secara eksplisit 

menyebutkan Horas sebagai doa atau berkat: “Bagi 

kami, ‘Horas’ bukan hanya sekadar sapaan, 

melainkan doa dan berkat keselamatan serta harapan 

agar hidup sehat, damai, dan sejahtera menyertai 

siapa pun yang menerimanya. Kata ini mengandung 

ikatan kekeluargaan dan spiritualitas yang 

mendalam di setiap acara adat maupun kehidupan 

sehari-hari (Munawir Sani, 2025)”. “Kalau kami 

ucapkan ‘Horas’ kepada yang baru datang atau mau 

pergi merantau, artinya kami mendoakan 

keselamatan dan kemakmuran di tempat tujuan, 

sekaligus berharap yang di kampung tetap mendapat 

berkat”. Kutipan-kutipan ini menegaskan bahwa 

makna Horas sangat erat sebagai doa, harapan, dan 

berkat yang diaplikasikan dalam kehidupan 

masyarakat Batak Toba, baik pada momen adat 

maupun interaksi sosial (Siregar et al., 2025).  

Temuan penelitian ini memiliki implikasi 

penting bagi pelestarian penggunaan bahasa dan 

salam Horas dalam masyarakat Batak Toba. Hasil 

penelitian menegaskan bahwa Horas bukan hanya 

sapaan sehari-hari, melainkan juga doa, berkat, dan 

simbol identitas yang berakar dari kearifan lokal 

Batak Toba. Integrasi makna Horas dalam 

kehidupan sosial dan liturgi gereja memperluas 

fungsinya, sehingga semakin banyak generasi muda 

yang melihat nilai spiritual dan budaya di balik kata 

tersebut (Kenly Tampubolon, 2025). Temuan ini 

memperlihatkan bahwa jika 

penggunaan Horas terus dikontekstualisasikan 

dalam aktivitas keagamaan, pendidikan, dan adat, 

maka bahasa Horas akan tetap relevan dan lestari di 

tengah dinamika sosial serta arus modernisasi dan 

globalisasi. Dengan adanya strategi penguatan 

pendidikan karakter dan spiritualitas berbasis salam 

Horas, nilai-nilai lokal tetap terjaga dan menjadi 

bagian integral identitas kolektif Batak Toba 

Kristen.  

Implikasi langsung dari penelitian ini adalah 

dorongan untuk memperluas adopsi 

salam Horas secara aktif dalam media, materi 

pendidikan, pelaksanaan liturgi, dan komunikasi 

antar generasi. Hal ini dapat menjaga 

kesinambungan penggunaan bahasa Horas, 

memperkuat kebanggaan identitas Batak, dan 

mentransmisikan nilai budaya dan religius kepada 

generasi berikutnya.  

Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi 

salam Horas dan Shalom dalam konteks gereja 

Batak Toba dapat berjalan harmonis tanpa 

meniadakan identitas budaya lokal atau ajaran 

teologis. Inkulturasi dua salam tersebut memperkuat 

solidaritas, memperluas makna doa, serta 

mendorong terciptanya budaya damai yang relevan 

bagi masyarakat multietnis di Indonesia. Penelitian 

ini mengonfirmasi temuan Silalahi (2025) bahwa 

makna salam Horas dapat dipertahankan sebagai 

identitas budaya selama maknanya 

dikontekstualisasi dan diselaraskan dengan 

substansi Shalom, serta mendukung model 



    

68 

 

 

 pendidikan nilai damai sejahtera berbasis kearifan 

lokal sebagaimana dirumuskan oleh Siagian dkk. 

(2023) (Roy Martin Siagian, 2023).  

Gap utama yang diidentifikasi adalah 

minimnya penelitian yang membedah secara 

mendalam hubungan dialektis antara kebudayaan 

Batak dan spiritualitas Kristiani dalam praktik 

salam Horas dan Shalom. Kontribusi utama artikel 

ini adalah menawarkan model inkulturasi nilai dan 

implementasi strategi pendidikan berbasis salam 

yang kontekstual dan adaptif, sehingga mampu 

menghasilkan karakter dan harmoni sosial yang 

lebih optimal dalam komunitas Batak Toba Kristen. 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan 

landasan baru dalam pengembangan teori 

inkulturasi iman serta manajemen pendidikan 

budaya damai di lingkungan gereja Batak Toba 

(Silalahi, 2025).  

Interpretasi temuan dalam penelitian ini, 

salam Horas sebagai doa dan berkat merefleksikan 

kearifan lokal masyarakat Batak Toba yang 

menempatkan relasi sosial, keharmonisan, dan 

ikatan komunitas sebagai fondasi kehidupan 

bersama. Dalam perspektif teori kearifan 

lokal, Horas berfungsi sebagai instrumen 

penguatan nilai kebersamaan, penghormatan, serta 

pengharapan yang disampaikan secara kolektif 

sejalan dengan filosofi hasangapon, hamoraon, dan 

hagabeon yang menjiwai setiap praktik adat Batak 

(Paulinus Tibo, 2022),(Lumban Tobing, 2023). 

Nilai ini mempertegas bahwa budaya Batak 

menginternalisasi konsep doa dan berkat melalui 

komunikasi sehari-hari, sekaligus menjaga 

solidaritas dan kesinambungan hidup (Lumban 

Tobing, 2023).  

Mandat Shalom, yang berakar dari tradisi 

iman Kristiani, menekankan penciptaan damai 

sejahtera serta pembentukan relasi penuh kasih 

antara manusia, Tuhan, dan ciptaan. Integrasi 

salam Horas dengan mandat Shalom menunjukkan 

proses inkulturasi iman Katolik dalam konteks lokal 

yang tidak meniadakan identitas asal, melainkan 

memperluas cakupan spiritualitas pada praktik 

budaya lokal. Temuan observasi dan wawancara 

membuktikan bahwa pengamalan 

nilai Horas sebagai doa berkat semakin bermakna 

ketika dipertemukan dengan 

pesan Shalom mendorong masyarakat Batak Toba 

Kristen untuk mewujudkan budaya damai, 

persaudaraan, dan penghargaan (Lumban Tobing, 

2023).  

Dengan demikian, hasil penelitian ini 

menegaskan bahwa dialog antara kearifan lokal 

Batak (Horas sebagai berkat dan doa) dan mandat 

shalom (damai sejahtera) membangun fondasi 

budaya religius yang relevan serta kontributif, 

membentuk identitas spiritual dan sosial masyarakat 

Batak Toba Kristen yang harmonis, inklusif, dan 

adaptif terhadap tantangan zaman (Lumban Tobing, 

2023).  

Penelitian ini memperluas hasil-hasil studi 

sebelumnya pada masyarakat Batak Toba dengan 

sejumlah kontribusi dan perspektif baru. Penelitian-

penelitian sebelumnya mengidentifikasi 

salam Horas di Batak Toba terutama sebagai simbol 

budaya dan identitas kolektif, yang digunakan 

dalam hampir setiap interaksi sosial, adat, serta ritus 

keagamaan. Hasil studi Silalahi (2025) dan 

Tumanggor (2023) menekankan bahwa 

makna Horas berakar dari tradisi kekerabatan, nilai 

kegotongroyongan, dan filosofi hasangapon, 

hamoraon, hagabeon; namun sebagian besar studi 

terdahulu berfokus pada dimensi linguistik, sosial, 

dan adat semata, belum menyoroti integrasi dengan 

nilai religius secara komprehensif (Lumban Tobing, 

2023).  

Berbeda dengan itu, penelitian ini secara 

eksplisit mengaitkan salam Horas dengan 

mandat Shalom dari tradisi iman Kristiani. Dengan 

menggabungkan hasil wawancara mendalam dan 

observasi partisipatif, penelitian ini tidak hanya 

mengangkat Horas sebagai identitas budaya, tetapi 

juga menyoroti peranannya sebagai doa, berkat, 

serta instrumen pembangun budaya damai dalam 

kehidupan Katolik Batak Toba. Selain itu, 

penelitian ini menguji dan menegaskan inkulturasi 

kedua salam tersebut sebagai upaya memperkuat 

narasi religius yang bersifat inklusif serta adaptif 



    

69 

 

 

 terhadap tantangan sosial dan multikultural saat ini 

(Paulinus Tibo, 2022).  

Kontribusi unik dari penelitian ini adalah 

penggabungan teori kearifan lokal dengan mandat 

shalom dalam konteks liturgi, pendidikan, dan relasi 

sosial masyarakat Batak Toba Katolik. Selain itu, 

penelitian ini menghasilkan model integrasi nilai 

lokal dan spiritualitas Katolik yang belum 

dipaparkan secara detail dalam penelitian-penelitian 

terdahulu. Pendekatan ini memungkinkan 

terciptanya fondasi teori dan praktik inkulturasi 

baru bagi pengembangan identitas religius dan 

budaya damai pada komunitas Batak di era modern 

(Lumban Tobing, 2023).  

Makna dan Relevansi Horas dalam Konteks 

Katolik: Tinjauan Praktik dan Aplikasi Sehari-

hari  

Secara budaya, kata Horas dikenal sebagai 

salam khas masyarakat Batak yang sarat makna 

persaudaraan, doa, dan harapan baik. Namun, dalam 

konteks agama Katolik, makna dan aplikasinya 

dalam kehidupan sehari-hari lebih luas, 

menyesuaikan dengan dinamika religiositas umat 

Katolik yang terus berkembang, terutama dalam 

menghadapi tantangan zaman modern. 

Kata Horas merupakan simbol identitas budaya 

Batak yang lebih dari sekadar salam, melainkan 

falsafah hidup komprehensif yang mengandung 

makna kasih mengasihi, persaudaraan, dan harapan 

berkat dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari 

masyarakat Batak. Sebagai ungkapan yang lahir dari 

filosofi Dalihan Na Tolu, Horas menjadi perekat 

sosial yang mengatur dinamika pergaulan, keluarga, 

dan aktivitas komunitas sejak masa lalu hingga era 

kontemporer (Raja Tamba Tua, 2011). 

 Hakikat Filosofis Horas sebagai Pedoman 

Hidup Horas secara etimologis merupakan akronim 

yang mencerminkan nilai-nilai luhur masyarakat 

Batak: H (Holong masihaholongan) berarti kasih 

mengasihi; O (On do sada dalan nadumenggan) 

bermakna inilah jalan yang terbaik; R (Rap tu dolok 

rap tu toruan) mengandung arti seia sekata; A (Asa 

Taruli pasu-pasu) berarti supaya kita diberkati; 

dan S (Saleleng di hangoluan) yang bermakna 

selama kita hidup. Kesatuan makna ini membentuk 

sebuah cita-cita kolektif bahwa setiap individu 

Batak harus hidup dalam harmoni sosial yang 

didasari kasih sayang, saling mendukung, dan 

bekerja sama untuk meraih keberkahan bersama 

sepanjang hayat (Munawir Sani, 2025). Lebih jauh 

lagi, Horas juga merujuk pada tiga nilai 

fundamental kehidupan orang Batak Toba yang 

dikenal sebagai Hasangapon (kemuliaan dan 

kehormatan), Hamoraon (kekayaan dan 

kemakmuran), serta Hagabeon (keturunan yang 

banyak). Ketiga dimensi ini menjadi tolok ukur 

kesejahteraan sosial yang komprehensif bukan 

hanya mencakup aspek material tetapi juga spiritual, 

relasional, dan generasional. Dalam konteks ini, 

mengucapkan Horas berarti mendoakan dan 

mengharapkan agar seseorang mencapai tiga bentuk 

kebaikan sosial tersebut secara utuh (Kenly 

Tampubolon, 2025). Filosofi ini bukan semata-mata 

warisan masa lalu, melainkan nilai yang hidup dan 

relevan. Setiap kali seseorang mengucapkan Horas, 

ia menghadirkan doa, harapan, dan komitmen untuk 

saling mengasihi dalam kehidupan bermasyarakat. 

Hal ini menjadikan Horas sebagai bentuk 

pendidikan karakter yang ditanamkan sejak dini 

anak-anak Batak tumbuh dengan pemahaman 

bahwa setiap pertemuan dengan sesama adalah 

kesempatan untuk memberkati dan diberkati 

(Kumparan.com, 2023).  

Aplikasi Horas dalam Pergaulan Sosial Sehari-

hari 

Dalam dinamika pergaulan 

sosial, Horas berfungsi sebagai salam pembuka dan 

penutup yang membangun kehangatan dan 

keakraban antar individu. Berbeda dengan sapaan 

umum yang bersifat formal, Horas menciptakan 

suasana persaudaraan yang inklusif, mengaburkan 

batas-batas hierarki sosial dan menciptakan rasa 

kebersamaan. Ketika seseorang 

mengucapkan Horas, pelafalan dan intonasi yang 

digunakan juga membawa nuansa makna yang 

berbeda penekanan pada huruf "o" menunjukkan 

salam sapaan, sementara penekanan pada huruf "a" 



    

70 

 

 

 menandakan ungkapan harapan atau doa (Elma 

Gloria Stevani, 2024). 

Penerapan nilai Horas dalam pergaulan 

sehari-hari mencerminkan etika sosial yang 

mendalam. Nilai kasih mengasihi (holong 

masihaholongan) mendorong masyarakat Batak 

untuk saling menghargai, mendengarkan, dan 

memberikan dukungan emosional kepada sesama 

tanpa memandang usia atau status. Prinsip seia 

sekata (rap tu dolok rap tu toruan) mengajarkan 

pentingnya konsensus dan kerja sama dalam 

menyelesaikan masalah komunitas, sehingga 

konflik dapat diminimalkan melalui musyawarah 

dan saling pengertian. Hal ini sejalan dengan nilai-

nilai etika pergaulan modern yang menekankan 

empati, kesopanan, dan komunikasi yang saling 

menghormati (Ringo, 2015). Dalam konteks 

kehidupan perkotaan dan 

perantauan, Horas menjadi pengikat identitas dan 

solidaritas sosial bagi diaspora Batak. Ketika 

sesama orang Batak bertemu di tempat yang jauh 

dari kampung halaman, 

mengucapkan Horas menciptakan rasa 

kekeluargaan instan dan mengingatkan mereka akan 

akar budaya yang sama. Praktik ini memperkuat 

jaringan sosial dan mendorong sikap tolong-

menolong, yang pada gilirannya membentuk 

komunitas yang solid dan saling mendukung (Batak 

keren, 2024).  

Horas dalam Praktik Gotong Royong dan 

Kegiatan Komunal 

Nilai Horas diwujudkan secara nyata melalui 

tradisi gotong royong yang dikenal dalam praktik 

hidup sehari-hari masyarakat Batak 

sebagai marsirimpa atau marsialapari. Tradisi ini 

merupakan bentuk kerja sama bergantian dalam 

berbagai kegiatan, seperti mengolah lahan 

pertanian, membangun rumah, atau mempersiapkan 

acara adat. Konsep marsirimpa mencakup tiga 

dimensi: masitungkoltungkolan (saling 

mendukung), masiurupan (saling menolong), 

dan rampak mangula (saling bekerja sama), yang 

kesemuanya merefleksikan makna Horas dalam 

tindakan nyata (IpmiNews, 2024). 

Dalam acara-acara besar seperti pernikahan 

adat (horja godang), kematian (ulaon habot ni 

roha), atau perayaan keagamaan, penerapan 

nilai Horas terlihat dalam sistem marhobas yaitu 

kerja sama saling membantu yang melibatkan 

seluruh anggota komunitas tanpa mengharapkan 

imbalan langsung. Para parhobas secara sukarela 

memberikan bantuan tenaga dan materi untuk 

menyukseskan hajatan, mencerminkan nilai kasih 

mengasihi dan semangat kebersamaan. Setelah 

acara selesai, ucapan Horas yang disampaikan 

secara bersama-sama bukan hanya ungkapan 

syukur, tetapi juga harapan agar semua yang terlibat 

mendapatkan berkah dan kesejahteraan yang sama 

di masa depan.   

Di era modern, nilai gotong royong yang 

terkandung dalam Horas tetap relevan melalui 

berbagai bentuk kegiatan sosial dan kerelawanan. 

Organisasi-organisasi berbasis komunitas Batak, 

seperti Perkumpulan Horas Bangso Batak (HBB), 

menjalankan program-program bakti sosial, bantuan 

kepada masyarakat kurang mampu, dan gotong 

royong lingkungan sebagai wujud implementasi 

nilai Horas. Melalui kegiatan-kegiatan ini, nilai 

saling mengasihi dan memberkati sesama 

diterjemahkan ke dalam aksi konkrit yang 

memberikan manfaat nyata bagi masyarakat luas 

(Media 24 Jam Group, 2021).  

Peran Horas dalam Upacara Adat dan Ritual 

Keluarga 

Horas menjadi elemen sentral dalam berbagai 

upacara adat Batak, baik yang bersifat sukacita 

maupun dukacita. Dalam konteks pernikahan adat 

(martumpol dan marsibuha-buhai), 

kata Horas diucapkan berulang kali sebagai bentuk 

berkat dan doa agar pasangan pengantin mencapai 

kehidupan yang penuh kebahagiaan, kemakmuran, 

dan keturunan yang banyak. Pada akhir rangkaian 

acara pernikahan (mangunjungi ulaon), seluruh 

hadirin mengucapkan "Horas, Horas, Horas" secara 

serempak sebagai penutup yang mengaminkan 

segala harapan baik yang telah disampaikan. Dalam 

situasi dukacita, Horas tetap menjadi ungkapan 

penting yang menandakan dukungan spiritual dan 



    

71 

 

 

 empati mendalam. Pada upacara pemakaman, 

khususnya saat gondang hasahatan (musik 

penutup), para penari (panortor) 

mengangkat ulos sambil berteriak "Horas! Horas! 

Horas!" sebagai ungkapan syukur atas kehidupan 

almarhum dan harapan agar keluarga yang 

ditinggalkan tetap mendapatkan berkat dan 

kekuatan. Tradisi pemberian ulos tujung (kain 

dukacita) dan acara membuka tujung juga diiringi 

dengan ucapan Horas yang bermakna penghiburan 

dan doa agar keluarga yang berduka segera pulih 

dan tetap sahat (sehat) serta horas dalam kehidupan 

selanjutnya (Kenly Tampubolon, 2025). 

Ritual-ritual ini menunjukkan 

bahwa Horas bukan sekadar formalitas, tetapi 

bagian integral dari sistem dukungan sosial yang 

membantu individu dan keluarga melalui berbagai 

fase kehidupan dari kelahiran, pernikahan, hingga 

kematian. Setiap pengucapan Horas dalam konteks 

ritual mengandung dimensi teologis dan komunal 

yang memperkuat ikatan kekerabatan serta 

menegaskan solidaritas kolektif dalam menghadapi 

suka dan duka (Siregar et al., 2025).  

Nilai Horas dalam Sistem Kekerabatan dan 

Pendidikan Keluarga 

Sistem kekerabatan Batak yang dikenal 

sebagai Dalihan Na Tolu (tungku berkaki tiga) 

sangat erat kaitannya dengan filosofi Horas. Tiga 

elemen kekerabatan Hula-hula (pemberi istri yang 

dihormati), Dongan Tubu (saudara semarga), 

dan Boru (penerima istri yang melayani) saling 

mendukung dengan prinsip Somba marhula-hula, 

elek mar Boru, Manat mar Dongan Tubu (hormat 

kepada hula-hula, baik kepada boru, hati-hati 

dengan dongan tubu). Setiap interaksi dalam sistem 

ini diawali dan diakhiri dengan Horas, memperkuat 

nilai saling menghormati dan memberkati dalam 

relasi kekerabatan (Shiyamu Manurung dan 

Purbatua Manurung, 2018). 

Dalam pendidikan anak, 

nilai Horas ditanamkan sebagai fondasi moral sejak 

usia dini. Anak-anak diajarkan untuk 

mengucapkan Horas ketika bertemu dengan orang 

yang lebih tua, menunjukkan rasa hormat dan 

penghargaan terhadap sesama. Orang tua Batak 

menggunakan cerita-cerita tradisional, lagu daerah, 

dan praktik sehari-hari untuk menginternalisasi nilai 

kasih sayang, kejujuran, tanggung jawab, dan 

tolong-menolong yang terkandung dalam 

filosofi Horas. Pendidikan moral ini tidak hanya 

terjadi di lingkungan keluarga, tetapi juga diperkuat 

oleh komunitas melalui partisipasi anak dalam 

kegiatan adat dan gotong royong (Fidesrinur et al., 

2023). 

Pemahaman tentang silsilah (tarombo) dan 

sistem marga juga menjadi bagian penting dari 

pendidikan nilai Horas. Anak-anak diajarkan untuk 

mengetahui asal-usul keluarga mereka, memahami 

hubungan kekerabatan, dan menghormati leluhur 

sebagai bentuk identitas dan kebanggaan budaya. 

Pengetahuan tentang tarombo membantu 

memperkuat ikatan sosial, mencegah pernikahan 

sedarah, dan mengajarkan nilai-nilai 

seperti hasangapon (kehormatan), hamoraon(kema

kmuran), dan hagabeon (keturunan). Dengan 

demikian, pendidikan keluarga berbasis 

nilai Horasmembentuk karakter anak yang 

menghargai tradisi, memiliki empati sosial, dan 

mampu membangun relasi yang harmonis dalam 

masyarakat (Shiyamu Manurung dan Purbatua 

Manurung, 2018).  

Transformasi dan Relevansi Horas di Era 

Kontemporer 

Memasuki era modern, makna dan 

praktik Horas mengalami transformasi adaptif 

namun tetap mempertahankan esensi filosofisnya. 

Globalisasi dan kemajuan teknologi membawa 

tantangan bagi pelestarian nilai-nilai budaya 

tradisional, termasuk Horas. Generasi muda yang 

tumbuh di lingkungan urban dan terpapar budaya 

global cenderung kehilangan kedekatan dengan 

tradisi lokal, yang mengakibatkan 

penggunaan Horas lebih terbatas pada acara-acara 

formal atau seremonial saja. Kesenjangan 

pemahaman antar generasi juga menjadi tantangan 

komunikasi, di mana generasi tua menekankan 

pentingnya nilai kolektif dan tradisi, sementara 



    

72 

 

 

 generasi muda lebih memprioritaskan efisiensi dan 

individualitas.  

Namun, upaya revitalisasi budaya Horas terus 

dilakukan melalui berbagai strategi pelestarian 

adaptif. Penggunaan media sosial, konten digital, 

dan film menjadi sarana untuk memperkenalkan 

filosofi Horas kepada generasi muda dengan cara 

yang menarik dan relevan. Film seperti "Horas 

Amang" berhasil mengangkat nilai-nilai luhur 

Batak termasuk kasih sayang orang tua kepada anak 

dan pentingnya saling mengasihi dalam konteks 

yang dapat dipahami oleh audiens kontemporer. 

Organisasi-organisasi komunitas Batak juga 

mengadakan kegiatan perayaan bersama, workshop 

budaya, dan pelatihan adat untuk menjaga 

kesinambungan tradisi di tengah arus modernisasi 

(Susi Yenuari, 2025).  

Relevansi Horas di era kontemporer juga 

terlihat dalam kemampuannya untuk menjawab 

kebutuhan sosial-emosional masyarakat modern. 

Nilai kasih mengasihi, solidaritas, dan gotong 

royong yang terkandung dalam Horas sangat 

diperlukan dalam menghadapi tantangan kehidupan 

urban yang sering kali bersifat individualistik dan 

kompetitif. Dalam konteks komunikasi lintas 

generasi, Horas dapat menjadi jembatan yang 

menghubungkan nilai-nilai tradisional dengan 

kebutuhan zaman, menciptakan dialog yang inklusif 

dan saling menghormati antara generasi tua dan 

muda. Dengan demikian, Horas tidak hanya 

bertahan sebagai simbol identitas etnis, tetapi juga 

berkembang sebagai filosofi universal yang 

menawarkan solusi bagi berbagai persoalan sosial 

kontemporer (Avifah Sinta Suharyono, 2023).  

Strategi Pelestarian dan Penguatan Nilai Horas 

di Masyarakat 

Untuk memastikan keberlanjutan 

nilai Horas dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 

Batak dan Indonesia secara luas, diperlukan strategi 

pelestarian yang komprehensif dan kolaboratif. 

Pertama, integrasi pendidikan karakter berbasis 

nilai Horas ke dalam kurikulum pendidikan formal 

dan informal sangat penting untuk memastikan 

anak-anak memahami dan menghayati filosofi ini 

sejak dini. Guru dan orang tua perlu bekerja sama 

dalam menanamkan nilai kasih sayang, tolong-

menolong, dan gotong royong melalui metode 

pembelajaran yang menarik, seperti storytelling, 

permainan edukatif, dan kegiatan sosial berbasis 

komunitas.  

Kedua, pemanfaatan teknologi dan media 

digital menjadi kunci dalam menjangkau generasi 

muda. Pembuatan konten kreatif seperti video 

pendek, podcast, animasi, dan aplikasi mobile yang 

menjelaskan filosofi Horas dapat membuat tradisi 

ini lebih accessible dan menarik bagi audiens 

digital. Kolaborasi dengan influencer, content 

creator, dan komunitas seni juga dapat membantu 

memviralkan nilai-nilai budaya dalam format yang 

modern dan relevan (Paulinus Tibo, 2022). Ketiga, 

penguatan peran organisasi komunitas dan lembaga 

adat dalam menyediakan ruang dialog dan kegiatan 

intergenerasi sangat penting untuk menjaga 

transmisi nilai Horas. Forum-forum seperti 

musyawarah desa, kerja bakti, perayaan hari-hari 

besar adat, dan kegiatan pelatihan adat menjadi 

sarana efektif untuk mempertemukan generasi tua 

dan muda dalam konteks yang produktif dan 

bermakna. Melalui interaksi langsung ini, generasi 

muda dapat belajar dari pengalaman dan 

kebijaksanaan generasi tua, sementara generasi tua 

dapat memahami perspektif dan aspirasi generasi 

muda (Ramandha Khotimah, n.d.).  

Keempat, kebijakan pemerintah yang 

mendukung pelestarian budaya lokal seperti 

penyediaan dana hibah untuk kegiatan budaya, 

pengakuan terhadap praktik-praktik adat, dan 

perlindungan hak kekayaan intelektual tradisional 

menjadi fondasi struktural yang penting. Kolaborasi 

antara pemerintah pusat, pemerintah daerah, 

akademisi, dan masyarakat sipil dalam merancang 

program pelestarian yang inklusif dan berkelanjutan 

akan memastikan bahwa nilai Horas terus hidup dan 

relevan dalam menghadapi dinamika zaman 

(Ainayya Hasmi Nadiyah, 2025).  

Horas merupakan lebih dari sekadar salam 

tradisional; ia adalah filosofi hidup yang 



    

73 

 

 

 komprehensif dan multidimensional, mencakup 

nilai kasih mengasihi, solidaritas, gotong royong, 

dan harapan akan kesejahteraan bersama. Dalam 

kehidupan sehari-hari, Horas terwujud melalui 

interaksi sosial yang penuh kehangatan, praktik 

gotong royong dalam kegiatan komunal, ritual adat 

yang memperkuat ikatan kekerabatan, serta 

pendidikan moral yang membentuk karakter 

generasi muda. Meskipun menghadapi tantangan 

modernisasi dan globalisasi, nilai Horas tetap 

relevan dan dapat beradaptasi melalui strategi 

pelestarian kreatif yang memanfaatkan teknologi, 

komunikasi lintas generasi, dan kebijakan 

pendukung. Dengan memahami dan menghayati 

makna Horas secara mendalam, masyarakat baik 

Batak maupun non-Batak dapat mengambil 

inspirasi dari filosofi ini untuk membangun 

kehidupan sosial yang lebih harmonis, empatik, dan 

penuh keberkahan di era kontemporer. 

Praktik Keagamaan Katolik dalam Kehidupan 

Sehari-hari 

Penelitian di Amerika Latin dan Filipina 

menunjukkan bahwa umat Katolik cenderung 

menyesuaikan dan mengadaptasi tradisi keagamaan 

ke dalam kehidupan sehari-hari, baik di rumah 

maupun di ruang publik. Praktik seperti doa 

bersama keluarga, penggunaan altar rumah, dan 

ritual harian menjadi sarana memperkuat identitas 

dan solidaritas, terutama saat menghadapi krisis 

seperti pandemi (Perez-Vela, 2023); (Verónica 

Giménez Béliveau, 2021a), (Fides A. del Castillo, 

2021; Verónica Giménez Béliveau, 2021b), . 

Relevansi Salam dan Simbol dalam Identitas 

Katolik 

Simbol dan salam seperti "Horas" dapat 

diinterpretasikan sebagai bentuk ekspresi iman dan 

harapan, yang memperkuat rasa kebersamaan dan 

dukungan emosional di antara anggota komunitas. 

Dalam konteks Katolik, makna salam ini dapat 

diintegrasikan ke dalam doa, liturgi, dan interaksi 

sosial sebagai wujud nyata nilai kasih, pengharapan, 

dan solidaritas (Perez-Vela, 2023). 

Adaptasi dan Inovasi dalam Praktik Keagamaan 

Pandemi COVID-19 mendorong umat Katolik 

untuk berinovasi dalam menjalankan praktik 

keagamaan, seperti misa daring, doa virtual, dan 

ritual keluarga di rumah. Praktik-praktik ini 

memperlihatkan bagaimana nilai-nilai tradisional, 

termasuk salam dan simbol lokal, tetap relevan dan 

bahkan semakin bermakna dalam situasi baru 

(Verónica Giménez Béliveau, 2021b). 

Topik 

Utama 

Lokasi 

Studi 

Fokus 

Penelitian 
Sumber 

Mediasi 

praktik 

agama di 

kehidupan 

urban 

Peru, 

Argentina 

Identitas, 

adaptasi, 

inovasi 

praktik 

keagamaan 

(Perez-

Vela, 

2023; 

Béliveau, 

2021) 

Ekspresi 

religius di 

masa 

pandemi 

Filipina 

Doa 

keluarga, 

coping, 

inovasi ritual 

(Del 

Castillo et 

al., 2021) 

Kesimpulan 

Makna salam "Horas" dalam konteks Katolik 

dapat dipahami sebagai simbol harapan, doa, dan 

solidaritas yang diadaptasi dalam praktik 

keagamaan sehari-hari. Penelitian menunjukkan 

bahwa umat Katolik aktif menyesuaikan tradisi dan 

simbol lokal untuk memperkuat iman, kebersamaan, 

dan ketahanan menghadapi tantangan hidup. 

Dengan kata lain, penelitian ini memberikan bukti 

empiris dan konsep teoritik bahwa dialog antara 

kearifan lokal Batak melalui Horas dan pesan 

universal Shalom membentuk fondasi identitas 

religius dan budaya damai yang relevan, adaptif, 

dan signifikan bagi pembangunan masyarakat 

multikultural di Indonesia.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Ahmad Arfah Fansuri Lubis  Baca artikel 

detiknews, “Antropolog Universitas Medan 

Ungkap Makna Salam ‘Horas’” selengkapnya 



    

74 

 

 

 https://news.detik.com/berita/d-

5493040/antropolog-universitas-medan-

ungkap-makna-salam-horas.  Download Apps 

Detikcom Sekarang 

https://apps.detik.com/detik/. (2021, March 1). 

Antropog Universitas Medan Ungkap Makna 

Salam “Horas.” DetikNews. 

https://news.detik.com/berita/d 

5493040/antropolog-universitas-medan-

ungkap-makna-salam-horas 

Boli Ujan, B., & SVD. (n.d.). Penyesuaian dan 

Inkulturasi Liturgi. Retrieved November 20, 

2025, from 10. 

https://ojs.stkyakobus.ac.id/index.php/jumpa/a

rticle/download/5/3 

Delila Bancin, Hanna Dewi Aritonang, Warseto 

Freddy Sihombing, Robert JT. Sitio, & 

Grecetinovitria Butar-Butar. (2024). Kajian 

Teologi Inkulturasi dalam Upacara Mendegger 

Uruk di Desa Penanggalan Binanga Boang 

Kabupaten Pakpak Bharat. Journal New Light, 

2(4), 50–68. 

https://doi.org/10.62200/newlight.v2i4.161 

Djapiter Tinambunan. (20120). Orang Batak 

kasar?: membangun citra & karakter : 

gunakan 7 falsafah Batak merestorasi jati diri, 

hubungan seks, sosial, budaya, demokrasi, 

bisnis, dan melibas dosa, korupsi & mafia 

hukum. Elex Media Komputindo. 

Eden, A. S., & Alves Pereira, A. (2023). Inkulturasi 

Gondang Sabangunan Batak Toga Dalam 

LiturgiPemberkatan Perkawinan: Perjumpaan 

Kristus Dengan Budaya Lokal. Bulan (Mei), 

25–37. https://doi.org/10.12568/sapa.v8i1.344 

Erond L. Damanik. (2018). POLITIK LOKAL: 

Dinamika Etnisitas pada era Desentralisasi di 

Sumatera Utara. Simetri Institute Medan. 

https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/33064/1/

Politik%20Lokal%20dan%20Dinamika%20Et

nisitas%20pada%20era%20Desentralisasi%20

di%20Sumatra%20Utara.pdf 

Helsiana Sigalingging, P. S. K. T. (2025). Analisis 

Makna Lagu Salam Horas pada Album Batak 

Muslim Bershalawat. 

https://doi.org/10.24114/grenek.v14i1 

Jimmi Abraham. (2022, March). Apa itu Horas ? 

Ketahui Pengertian Horas yang Identik 

dengan Suku Batak di Indonesia  Artikel ini 

telah tayang di TribunPontianak.co.id dengan 

judul Apa itu Horas ? Ketahui Pengertian 

Horas yang Identik dengan Suku Batak di 

Indonesia, 

https://pontianak.tribunnews.com/2022/03/04/

apa-itu-horas-ketahui pengertian horas yang 

identik dengan suku batak di Indonesia. Tribun 

Pontianak. 

Juanita Theresia Adimurti. (2005, September). 

Inkulturasi Musik Gereja di Batak Toba dan 

Simalungun. HARMONIA: Jurnal 

Pengetahuan Dan Pemikiran  Seni. 

Kenly Tampubolon. (2025, May). Horas! Menggali 

Makna Dibalik Salam Kehormatan Suku Batak 

Toba. Kompasiana.Com. 

Kompasiana. (2022, April). Horas, apa maknanya 

bagi orang Batak Toba? Kompasiana. 

Kumparan.com. (2023, August). Arti Kata Horas 

dan Istilah Lain dalam Bahasa Batak. 

Pengertian Dan Istilah . 

Lumban Tobing, O. S. (2023). Umpasa and 

Umpama in Batak Toba Culture as A Means of 

Catechism in Medan Catholic Churches. Al-

Albab, 12(1), 37–52. 

https://doi.org/10.24260/alalbab.v12i1.2594 

Munawir Sani. (2025, October). “Horas”: Lebih 

dari Sekadar Salam dalam Filosofi Suku 

Batak. Marwahkepri.Com. 

https://marwahkepri.com/2025/01/10/horas-

lebih-dari-sekadar-salam-dalam-filosofi-suku-

batak/ 

Oloan Tumanggor, R. (2021). The New Perspective 

in Theology and Religious Studies Inkulturasi 

Iman Kristen dalam Konteks Budaya Batak: 

Suatu Tinjauan Misiologis. 2(2), 37–48. 

http://journalsttcipanas.ac.id/index.php/NPTR

S/ 

Paulinus Tibo, O. S. (2022). Katekese Kontekstual. 

Tim Feniks Muda Sejahtera. 

Puspasari Setyaningrum. (2022, January). Arti 

Sapaan Horas Khas Suku Batak dan 

Falsafahnya . Medan Kompas. 

Roy Martin Siagian, D. D. I. G. (2023). Manajemen 

Pendidikan Berbasis Mandat Shalom dan 

Kearifan Lokal pada Masyarakat Kristen 

Batak Toba. https://j-

innovative.org/index.php/Innovative 

Silalahi, B. (2025). Kontekstualisasi dan 

Implementasi Teologis Salam Horas dan 

Shalom dalam Persekutuan Gereja Batak Toba. 

JURNAL DIAKONIA, 5(1), 29–44. 

https://doi.org/10.55199/jd.v5i1.98 

Siregar, J., Risnawati Aritonang, F., Debora Sitorus, 

N., Veronika Nainggolan, R., Fitta Homasan 

Sinaga, C., & Pitriani Manurung, M. (2025). 

Analisis Semantik “Horas” Sebagai Simbol 

Identitas Budaya Batak Toba. 

https://news.detik.com/berita/d


    

75 

 

 

 Tibo, P., Sastri Lumban Tobing, O., Muri, H., St 

Bonaventura Delitua Medan, S., & Negeri 

Pontianak, Stak. (n.d.). Inkulturasi Liturgi 

Katolik dalam Pembentukan Identitas Budaya 

dan Religius Mahasiswa Calon Katekis Suku 

Batak (Vol. 6, Issue 2). 

  


