
 

 

Borneo Review 

Jurnal Lintas Agama dan Budaya 

Volume 4 No. 2 Desember 2025 (128-140) 

e-ISSN: 2830-5159 

Manghobasi dalam Batak Toba sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam 

Gereja Katolik: Studi Fenomenologis 

  
Ona Sastri Lumban Tobing1, Exnasia Retno Palupi Handayani2, Florentian Dwi 

Astuti3, Oktavianey Gasperius Patana Hamahena Meman4 

1,2,3Prodi Pendidikan Keagamaan Katolik, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak 
4Prodi Teologi, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak 

 

Email korespondensi:onasastri@gmail.com 

 

Abstrak 

Tradisi manghobasi dalam budaya Batak Toba merupakan wujud kebersamaan dan gotong royong 

yang berakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat. Dalam konteks umat Katolik Batak Toba, 

praktik manghobasi tidak hanya dipahami sebagai tindakan sosial, tetapi juga sebagai ekspresi kasih 

dan persekutuan iman yang bersumber dari ajaran Kristus. Penelitian ini bertujuan untuk menggali 

makna manghobasi bagi umat Katolik Batak Toba serta memahami nilai-nilai teologis yang 

terkandung di dalamnya. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan metode 

fenomenologis, untuk menelusuri pengalaman subjektif umat Katolik dalam memaknai dan 

menghidupi manghobasi. Data dikumpulkan melalui wawancara dan angket, kemudian dianalisis 

dengan langkah reduksi data, kategorisasi makna, dan deskripsi tematik. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa manghobasi mengandung tiga makna utama: sebagai perwujudan kasih Allah 

dalam tindakan konkrit menolong sesama tanpa pamrih; sebagai ekspresi persekutuan iman 

(communio) yang memperkuat persaudaraan dan kebersamaan umat; dan sebagai bentuk inkulturasi 

iman Katolik dalam budaya Batak Toba, di mana nilai Injil hidup dalam tradisi lokal. Dengan 

demikian, manghobasi menjadi jembatan antara iman dan budaya, serta inspirasi pastoral bagi 

Gereja untuk menumbuhkan semangat kasih dan solidaritas di tengah umat. 

Kata kunci: Manghobasi, Kasih, Persekutuan, Gereja Katolik, Fenomenologi, Batak Toba. 

 

Abstract 

The manghobasi tradition in Batak Toba culture represents a form of communal solidarity and mutual 

assistance deeply rooted in social life. Within the context of Batak Toba Catholic communities, manghobasi is 

not merely a social act but also an expression of love and ecclesial communion grounded in the teachings of 

Christ. This study aims to explore the meaning of manghobasi among Batak Toba Catholics and to identify the 

theological values embodied in this practice. The research employs a qualitative phenomenological approach, 

focusing on the lived experiences of Catholic believers who practice manghobasi. Data were collected through 

in-depth interviews and Questionnaire, then analyzed using data reduction, meaning categorization, and 

thematic description. The findings reveal that manghobasi encompasses three essential meanings: (1) as 

a manifestation of God’s love through selfless service to others; (2) as an expression of ecclesial communion, 

strengthening solidarity and togetherness within the community; and (3) as a form of inculturated Catholic 

faith in Batak Toba culture, where Gospel values are embodied in local tradition. Thus, manghobasi bridges 

faith and culture, serving as a pastoral inspiration for the Church to nurture love and solidarity among the 

faithful. 

Keywords: Manghobasi, Love, Communion, Catholic Church, Phenomenology, Batak Toba. 

PENDAHULUAN 

Manghobasi dalam Batak Toba sudah sangat kuat secara tematik dan kontekstual. Karena ini 

penelitian fenomenologis, peneliti akan menggali pengalaman nyata dan makna hidup umat dalam 



  

129 
 

praktik manghobasi (gotong royong membantu sesama) sebagai wujud kasih dan persekutuan iman 

Katolik. Secara etimologis, manghobasi berarti saling membantu atau saling melayani dalam konteks 

kegiatan adat atau kehidupan bersama. Dalam tradisi Batak Toba, manghobasi merupakan ungkapan 

konkret dari kasih (holong), kebersamaan (marsirangkirang), dan solidaritas komunal. Setiap individu 

merasa terpanggil untuk membantu sesama tanpa pamrih, baik dalam suka maupun duka (Sibarani, 

2012). Dalam praktiknya, manghobasi mengandung arti saling memberi bantuan secara sukarela antara 

individu, keluarga, atau kelompok masyarakat dalam berbagai peristiwa kehidupan baik suka (seperti 

pesta adat, pernikahan, atau syukuran) maupun duka (seperti kematian atau kesusahan). Dengan 

demikian, manghobasi bukan sekadar aktivitas sosial, tetapi juga ungkapan nilai moral dan spiritual 

masyarakat Batak Toba. Melalui tindakan manghobasi, seseorang menunjukkan rasa tanggung jawab 

terhadap komunitasnya serta komitmen terhadap keseimbangan sosial dalam sistem Dalihan Na Tolu. 

Istilah “menghobasi” atau “menghobasi” berasal dari bahasa Batak Toba, dari kata dasar hobas 

yang berarti membantu, menolong, atau bekerja bersama untuk meringankan beban orang lain. Secara 

budaya, menghobasi mencerminkan nilai gotong royong, solidaritas sosial, dan kasih 

persaudaraan yang sangat kuat dalam masyarakat Batak Toba. Tradisi manghobasi sudah ada jauh 

sebelum masuknya agama Kristen ke Tanah Batak. Dalam masyarakat Batak Toba tradisional, 

kehidupan sosial sangat menekankan prinsip “Dalihan Na Tolu” yakni sistem kekerabatan yang 

menjadi dasar hubungan sosial antara: Hula-hula (pemberi istri), Dongan tubu (saudara semarga), 

Boru (penerima istri). Dalam kerangka ini, manghobasi muncul sebagai tindakan nyata saling 

membantu antar anggota komunitas dalam berbagai kegiatan: mulai dari pesta adat, panen, 

pembangunan rumah, hingga acara dukacita. Bantuan bisa berupa tenaga, waktu, atau harta benda. 

Secara harfiah, manghobasi berarti “Memberi pertolongan dengan tulus kepada sesama dalam 

situasi suka atau duka”. Makna yang lebih dalam dari manghobasi tidak sekadar tolong-menolong 

praktis, tetapi mengandung nilai: Kasih (hita do hita i) yaitu sesama saling memiliki dan saling 

memperhatikan. Persaudaraan dan solidaritas yaitu setiap orang merasa bertanggung jawab terhadap 

kesejahteraan bersama. Serta Gotong royong spiritual yaitu kerja sama dianggap sebagai 

bentuk parsaoran (pengabdian) kepada sesama dan Tuhan. Transformasi Makna dalam Kehidupan 

Modern dan Gereja setelah masuknya agama Kristen, terutama Katolik, nilai manghobasi dipahami 

juga sebagai ekspresi kasih Kristiani di mana “Saling membantu sama seperti Kristus mengasihi dan 

menolong sesama”. Dalam konteks Gereja Katolik Batak, manghobasi menjadi bentuk pelayanan kasih 

(diakonia) yang hidup dalam komunitas umat seperti membantu umat yang sakit, gotong royong di 

paroki, atau membantu keluarga dalam pesta adat. 

Menghobasi mencerminkan filosofi Batak Toba, “Somba marhula-hula, manat mardongan 

tubu, elek marboru”. Artinya: hormati pemberi istri, bijak terhadap saudara semarga, dan lembut 

kepada pihak boru. Sikap ini menjadi dasar moral masyarakat Batak Toba untuk saling menolong dalam 

keseimbangan sosial dan kasih persaudaraan. Jadi, asal-usul menghobasi berasal dari sistem sosial 

budaya Batak Toba yang berakar pada Dalihan Na Tolu, berkembang sebagai tradisi tolong-menolong 

dan kasih persaudaraan, dan kini juga menjadi ekspresi iman dan kasih Kristiani dalam kehidupan umat 

Batak Katolik maupun Protestan. 

Landasan antropologis manghobasi sebagai sstem nilai merupakan bagian integral dari sistem 

sosial dan kearifan lokal (local wisdom) masyarakat Batak Toba. Dalam teori antropologi fungsional 

(Malinowski, 1944), setiap unsur budaya memiliki fungsi tertentu untuk menjaga keberlangsungan 

sosial. Dalam konteks ini, manghobasi berfungsi untuk: Memelihara keseimbangan sosial antara marga 

dan kelompok kekerabatan; Menumbuhkan solidaritas dan saling ketergantungan dalam kehidupan 

sehari-hari; Menanamkan nilai moral dan etika sosial, seperti kejujuran, kerja keras, dan kepedulian; 

Menegaskan identitas budaya Batak Toba sebagai masyarakat komunal yang menjunjung tinggi 

kebersamaan. Secara antropologis, manghobasi juga mencerminkan pandangan hidup masyarakat 

Batak yang holistik memandang manusia sebagai bagian dari tatanan sosial, spiritual, dan kosmik. 



  

130 
 

Tindakan saling membantu bukan hanya urusan manusiawi, melainkan juga tanggung jawab 

spiritual terhadap leluhur dan Tuhan (Debata Mula Jadi Na Bolon).  

Secara sosial budaya, manghobasi merupakan bentuk gotong royong tradisional yang khas 

Batak Toba. Berbeda dengan gotong royong umum di budaya lain, manghobasi memiliki dimensi 

relasional dan simbolik yang mendalam. Relasional karena melibatkan seluruh unsur Dalihan Na 

Tolu dalam hubungan saling menghormati dan mendukung. Simbolik karena setiap tindakan membantu 

memiliki makna sosial dan moral bantuan yang diberikan bukan sekadar “kerja fisik,” tetapi tanda kasih, 

penghargaan, dan kehormatan sosial. Dalam praktiknya, manghobasi dilakukan dalam berbagai 

konteks: Manghobasi ulaon (membantu dalam pesta adat seperti pernikahan, syukuran, atau 

mangadati); Manghobasi hasangapon (membantu menjaga martabat keluarga dan kehormatan marga); 

Manghobasi parhundulon (membantu keluarga yang berduka); Manghobasi banua (kerja bersama 

memperbaiki lingkungan desa, ladang, atau fasilitas umum). Setiap bentuk bantuan itu 

menciptakan ikatan sosial yang kuat (social bond) antar anggota masyarakat, yang pada gilirannya 

memperkuat identitas kolektif masyarakat Batak Toba. 

Beberapa nilai utama yang menjadi dasar tradisi manghobasi adalah: Kasih dan Kepedulian 

(Holong ni Roha), kasih menjadi dasar utama tindakan manghobasi. Bantuan diberikan dengan hati 

tulus, bukan karena kewajiban sosial, melainkan karena rasa kasih terhadap sesama. Kebersamaan dan 

Solidaritas (Marsirangkirang); masyarakat Batak Toba memahami bahwa kehidupan hanya dapat 

berjalan baik bila dijalani secara bersama. Manghobasi menumbuhkan rasa persatuan dan kerja sama 

dalam komunitas. Keseimbangan dan Timbal Balik (Marsiadapari). Setiap bantuan yang diterima akan 

dibalas di kemudian hari. Prinsip ini bukan bersifat transaksional, melainkan untuk menjaga keadilan 

sosial dan hubungan yang harmonis. Tanggung Jawab Sosial dan Spiritual Keterlibatan 

dalam manghobasi merupakan tanggung jawab moral terhadap keluarga dan leluhur, sekaligus wujud 

syukur kepada Tuhan atas kehidupan yang dianugerahkan. Kerja sebagai Berkat Dalam pandangan 

Batak Toba, bekerja bersama dalam manghobasi adalah sarana untuk menyalurkan berkat Tuhan 

kepada sesama suatu bentuk doa dalam tindakan. 

Fungsi sosial manghobasi dalam kehidupan komunitas secara 

fungsional, manghobasi memiliki peranan penting dalam kehidupan masyarakat Batak Toba: Sebagai 

mekanisme sosial untuk memperkuat hubungan antar-marga; Sebagai sarana pendidikan moral bagi 

generasi muda tentang nilai gotong royong dan kasih; Sebagai wujud sistem ekonomi 

tradisional berbasis pertukaran sosial (reciprocity economy); Sebagai wahana pelestarian identitas 

budaya di tengah modernisasi dan urbanisasi. Dalam konteks modern, nilai manghobasi juga dapat 

diadaptasi dalam kegiatan komunitas Gereja Katolik, organisasi sosial, maupun kerja masyarakat sipil 

yang menekankan pelayanan kasih dan solidaritas sosial (Hutabarat, 2020). 

Dalam konteks antropologi modern, manghobasi merepresentasikan konsep kebudayaan yang 

hidup (living tradition) tradisi yang tidak statis, tetapi terus mengalami penyesuaian terhadap perubahan 

zaman. Nilai-nilai sosial manghobasitetap relevan untuk membangun komunitas yang inklusif, 

partisipatif, dan berkeadilan. Secara teologis dan pastoral, nilai manghobasi dapat dipandang sebagai 

bentuk spiritualitas pelayanan sebuah cara menghidupi iman melalui tindakan nyata dalam kebudayaan 

lokal. Dengan demikian, manghobasi memiliki potensi besar untuk menjadi jembatan antara budaya 

dan iman dalam konteks Gereja Katolik di Indonesia. 

Nilai-nilai tersebut memiliki kedekatan yang mendalam dengan ajaran kasih Kristiani. Dalam 

Injil, Yesus menegaskan bahwa siapa yang ingin menjadi besar hendaklah menjadi pelayan bagi yang 

lain (Markus 10:43-45). Maka, manghobasi dapat dilihat sebagai cerminan dari spiritualitas 

diakonia atau pelayanan kasih yang menjadi inti dari kehidupan Kristiani. Dengan 

demikian, manghobasi tidak hanya mengandung nilai budaya, tetapi juga menjadi sarana pewartaan 

iman melalui tindakan nyata kasih dan pengorbanan. 

Manghobasi menjadi salah satu tradisi luhur dalam budaya Batak Toba, yaitu semangat saling 



  

131 
 

membantu dan bekerja dalam situasi suka maupun duka. Nilai yang terkandung dalam manghobasi 

tidak hanya bersifat sosial tetapi juga spiritual. Menghobasi mengandung makna adanya rasa tanggung 

jawab terhadap sesama, solidaritas dan cinta kasih yang nyata dalam tindakan. Dalam konteks umat 

Katolik Batak Toba, praktik manghobasi menjadi wujud konkret dari ajaran kasih Kristus dan 

persekutuan Gereja. Gereja Katolik mengajarkan bahwa kasih adalah hukum utama kehidupan Kristiani 

(lih. Yoh 13:34-35) (Indonesia, 2018), dan persekutuan (communio) merupakan jantung kehidupan 

Gereja (lih. Lumen Gentium no. 7) (Lumen Gentium, 1990). Dengan demikian, manghobasi dapat 

dipandang sebagai ekspresi iman yang hidup di mana budaya lokal menyatu dengan nilai-nilai Injili. 

Manghobasi merupakan salah satu tradisi sosial yang sangat penting, karena mengandung nilai-

nilai luhur tentang kebersamaan, solidaritas, kasih, dan gotong royong. Istilah manghobasi berasal dari 

kata dasar hobas, yang berarti bantuan atau pertolongan. Maka manghobasi secara harfiah 

berarti saling membantu atau saling menolong dalam pekerjaan dan kegiatan sosial 

kemasyarakatan (Siahaan, 2005). Tradisi ini tidak sekadar aktivitas sosial, tetapi merupakan ekspresi 

konkrit dari semangat dalihan na tolu, falsafah hidup orang Batak Toba yang menekankan 

keseimbangan hubungan sosial antara hula-hula (pemberi perempuan), dongan sabutuha (kelompok 

sedarah), dan boru (penerima perempuan). Melalui manghobasi, nilai-nilai dalihan na tolu dihidupi 

secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Secara sosial, manghobasi menjadi mekanisme penting untuk memperkuat solidaritas 

komunal di tengah masyarakat Batak Toba. Ketika seseorang mengadakan pesta adat seperti ulaon 

mangadati (pesta perkawinan), mangolihon anak(upacara syukuran kelahiran), atau mangongkal 

holi (pemindahan tulang leluhur), seluruh anggota keluarga besar dan komunitas adat akan datang 

membantu tanpa pamrih (Simanjuntak, 2014). Bantuan itu bisa berupa tenaga, bahan makanan, uang, 

atau dukungan moral. Bagi masyarakat Batak Toba, partisipasi dalam manghobasi menjadi tanda 

kehormatan dan kepedulian terhadap sesama. Dengan demikian, manghobasi berfungsi 

sebagai pemersatu sosial, memperkuat relasi antar-marga, dan menjaga keharmonisan dalam komunitas 

adat. 

Dalam konteks religius, nilai-nilai manghobasi juga dapat dikaitkan dengan ajaran iman 

Katolik, terutama dalam hal kasih, pelayanan, dan persekutuan umat. Nilai tolong-menolong yang 

terkandung dalam manghobasi mencerminkan ajaran Yesus Kristus tentang kasih kepada sesama (bdk. 

Yohanes 13:34-35) (Indonesia, 2018). Dengan demikian, manghobasi dapat dipandang sebagai wujud 

nyata dari iman yang bekerja dalam kasih (Galatia 5:6) (Indonesia, 2018). Berdasarkan kajian 

antropologis dan teologis, manghobasi memuat sejumlah nilai penting yang membentuk karakter sosial 

dan spiritual masyarakat Batak Toba, antara lain: pertama, Kasih (Holong) 

Caritas: Tindakan manghobasi didasari oleh rasa kasih yang mendalam terhadap sesama. Nilai ini 

menumbuhkan sikap empati dan perhatian terhadap kebutuhan orang lain. Kedua, Gotong 

Royong: Semua pihak terlibat tanpa memandang status sosial. Prinsipnya adalah “sai saluhut na 

marhobas, sai tarhobas do hita sude” semua saling membantu agar pekerjaan menjadi ringan. Ke tiga, 

Persaudaraan (Persatuan): Melalui kerja bersama, terbangun ikatan emosional yang kuat antaranggota 

masyarakat. Ke empat, Tanggung Jawab Sosial: Keterlibatan dalam manghobasi menjadi bentuk 

tanggung jawab sosial dan moral kepada komunitas adat. Ke lima, Relasi Timbal Balik 

(Reciprocity): Bantuan yang diberikan suatu waktu akan dibalas pada kesempatan lainnya menciptakan 

keseimbangan sosial yang harmonis (Sibarani, 2012). Dalam perspektif simbolik, manghobasi bukan 

sekadar kegiatan fisik, tetapi juga sarana untuk menegaskan identitas dan spiritualitas Batak Toba. 

Setiap tindakan membantu baik mempersiapkan makanan, mendirikan tenda, atau melayani tamu 

memiliki makna spiritual sebagai ungkapan syukur kepada Tuhan atas berkat dan kehidupan bersama. 

Bagi umat Katolik Batak Toba, manghobasi menjadi sarana untuk menghidupi iman dalam konteks 

budaya lokal. Spiritualitas manghobasi sejalan dengan semangat Injil: melayani tanpa pamrih, memberi 

tanpa berharap balasan, dan membangun tubuh Kristus melalui persekutuan kasih (bdk. 1 Korintus 



  

132 
 

12:12-27) (Indonesia, 2018). 

 

 

 

Inkulturasi Tradisi Manghobasi dalam Liturgi Gereja Katolik 

Gereja Katolik di Indonesia hidup dan bertumbuh dalam konteks kebudayaan yang sangat 

beragam. Sejak Konsili Vatikan II, Gereja menegaskan pentingnya inkulturasi, yakni proses dialog dan 

perjumpaan antara Injil dan kebudayaan lokal (bdk. Sacrosanctum Concilium, art. 37-40) (Dokumen 

Konsili Vatikan II, 2009). Dalam konteks ini, tradisi-tradisi lokal yang mengandung nilai-nilai luhur 

kemanusiaan dan moral dapat diintegrasikan ke dalam kehidupan menggereja, termasuk dalam liturgi 

dan pelayanan pastoral (Rahardjo, 2016). Salah satu tradisi lokal yang kaya akan nilai-nilai Kristiani 

adalah tradisi manghobasi dari masyarakat Batak Toba. Tradisi ini bukan hanya fenomena sosial, tetapi 

juga memiliki makna spiritual dan teologis yang dapat memperkaya kehidupan liturgis Gereja Katolik, 

terutama dalam hal pelayanan, persekutuan, dan kasih. Secara etimologis, manghobasi berarti saling 

membantu atau saling melayani dalam konteks kegiatan adat atau kehidupan bersama. 

Dalam tradisi Batak Toba, manghobasi merupakan ungkapan konkrit dari kasih 

(holong), kebersamaan (marsirangkirang), dan solidaritas komunal. Setiap individu merasa terpanggil 

untuk membantu sesama tanpa pamrih, baik dalam suka maupun duka (Sibarani, 2012). Nilai-nilai 

tersebut memiliki kedekatan yang mendalam dengan ajaran kasih Kristiani. Dalam Injil, Yesus 

menegaskan bahwa siapa yang ingin menjadi besar hendaklah menjadi pelayan bagi yang lain (Markus 

10:43-45). Maka, manghobasi dapat dilihat sebagai cerminan dari spiritualitas diakonia pelayanan 

kasih yang menjadi inti dari kehidupan Kristiani. Dengan demikian, manghobasi tidak hanya 

mengandung nilai budaya, tetapi juga menjadi sarana pewartaan iman melalui tindakan nyata kasih dan 

pengorbanan. 

Inkulturasi dalam liturgi berarti menyatakan iman Kristiani dalam bentuk-bentuk kebudayaan 

lokal tanpa mengubah inti iman itu sendiri. Gereja Katolik di Indonesia mendorong bentuk-bentuk 

liturgi yang memperhatikan bahasa, simbol, dan nilai budaya setempat, agar umat dapat menghayati 

misteri iman secara lebih mendalam (Widyapranawa, 2015). Praktik Inkulturasi Manghobasi dalam 

Liturgi melalui penerapan semangat manghobasi dalam liturgi dan pastoral Katolik dapat ditemukan, 

antara lain: Dalam liturgi Ekaristi: nilai manghobasi dihidupi dalam semangat pelayanan umat, seperti 

kerja sama tim liturgi, petugas koor, dan pelayan altar yang saling membantu dengan penuh sukacita.  

Dalam kegiatan paroki: manghobasi tercermin dalam gotong royong mempersiapkan misa lingkungan, 

pesta paroki, atau pelayanan sosial. Dalam liturgi adat Batak Katolik: unsur 

simbolik manghobasi tampak ketika umat bersama-sama mempersiapkan makanan, menata tempat 

ibadah, dan berbagi tugas dengan semangat kasih dan kebersamaan (Hutabarat, 2020). 

Dalam konteks liturgi Katolik, manghobasi memiliki makna spiritual yang mendalam: 

Menghidupi semangat ekaristis: berbagi dan melayani, sebagaimana Kristus menyerahkan diri bagi 

keselamatan umat manusia. Menumbuhkan rasa persekutuan umat Allah di mana umat bukan hanya 

penonton dalam liturgi, melainkan bagian dari tubuh Kristus yang saling menopang. 

Menghadirkan kesaksian iman kontekstual: bahwa kasih Allah dapat diwujudkan dalam budaya 

setempat tanpa kehilangan kesucian maknanya.  

Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan, dalam terang teologi Katolik, kasih dan 

persekutuan merupakan dua dimensi utama kehidupan Gereja. Tradisi manghobasi secara alami 

mencerminkan keduanya. Ketika umat saling membantu dalam pelaksanaan kegiatan liturgi mulai dari 

mempersiapkan altar hingga berbagi rezeki untuk kebutuhan bersama di sanalah semangat manghobasi 

dihidupi sebagai perwujudan kasih Allah yang bekerja melalui manusia (Lumban Gaol, 2018). Lebih 

jauh lagi, manghobasi menumbuhkan rasa ecclesia domestica, yaitu Gereja kecil yang hidup di tengah 

keluarga dan masyarakat Batak. Melalui kerja sama dan pelayanan tanpa pamrih, umat belajar 



  

133 
 

memaknai hidup sebagai liturgi pelayanan bukan hanya di altar, tetapi juga di setiap tindakan kasih 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Meskipun nilai-nilai manghobasi masih dijaga, arus modernisasi dan individualisme sering 

menggeser semangat kebersamaan ini. Di kota-kota besar, banyak umat Katolik Batak Toba yang mulai 

kehilangan rasa keterikatan terhadap tradisi lokal. Oleh karena itu, Gereja perlu menegaskan kembali 

nilai manghobasi melalui: Pendidikan iman berbasis budaya lokal (kateketik kontekstual), Perayaan 

liturgi inkulturatif, Program pastoral yang mengutamakan kerja sama dan solidaritas umat. Dengan 

demikian, manghobasi bukan hanya menjadi warisan budaya, tetapi juga spiritualitas pelayanan dan 

kasih Kristiani yang tetap relevan dalam konteks Gereja Katolik di Indonesia masa kini. 

Tradisi lokal manghobasi memiliki peran yang signifikan dalam memperkaya liturgi dan kehidupan 

Gereja Katolik di Indonesia. Ia menghadirkan wajah Gereja yang lebih kontekstual, bersahabat, dan 

berakar pada budaya bangsa. Manghobasi menjadi tanda kehadiran Kristus yang melayani, 

menghidupkan semangat kasih dan persekutuan dalam tubuh Gereja. Dengan mengintegrasikan nilai-

nilai manghobasi ke dalam liturgi dan pastoral, Gereja Katolik tidak hanya melestarikan budaya lokal, 

tetapi juga menegaskan bahwa kasih Allah dapat dinyatakan melalui budaya manusia yang penuh nilai 

dan makna. 

Namun, modernisasi dan perubahan sosial menyebabkan nilai manghobasi mulai luntur di 

sebagian komunitas. Banyak umat muda yang kurang memahami makna rohani di baliknya, 

memandangnya hanya sebagai kegiatan sosial, bukan lagi bagian dari persekutuan iman. Kondisi ini 

menimbulkan pertanyaan tentang bagaimana umat Katolik Batak Toba memaknai manghobasi dalam 

konteks iman Katolik masa kini. Seiring modernisasi dan perubahan sosial, 

semangat manghobasi mengalami pergeseran. Generasi muda yang hidup di perkotaan cenderung lebih 

individualistis, dan ikatan sosial tradisional mulai melemah. Meski demikian, banyak tokoh adat dan 

Gereja Katolik berupaya menghidupkan kembali nilai-nilai manghobasi dalam konteks pastoral 

misalnya melalui kegiatan gotong royong paroki, pelayanan sosial umat, atau kegiatan kategorial 

berbasis budaya lokal (Hutabarat, 2020). Upaya ini penting agar manghobasi tidak sekadar dikenang 

sebagai warisan budaya, tetapi dihidupi sebagai ekspresi iman dan kasih dalam kehidupan menggereja 

masa kini. 

Oleh karena itu, penelitian ini bermaksud untuk menggali secara fenomenologis 

makna manghobasi sebagai ekspresi kasih dan persekutuan umat Katolik Batak Toba, sehingga dapat 

ditemukan nilai-nilai teologis yang dapat memperkaya hidup menggereja. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi. Tujuannya 

untuk memahami makna pengalaman umat Katolik Batak Toba dalam 

melaksanakan manghobasi sebagai ekspresi kasih dan persekutuan iman. Studi fenomenologis 

tentang manghobasi mengungkap bahwa kasih dalam komunitas Gereja tidak hanya dihayati secara 

teologis, tetapi juga dijalani secara kultural. Manghobasi menjadi wajah konkrit kasih Kristus yang 

hidup dalam tradisi Batak Toba kasih yang diwujudkan dalam kerja sama, pelayanan, dan kebersamaan. 

Dengan memahami pengalaman umat melalui pendekatan fenomenologis, Gereja dapat melihat 

bahwa manghobasi bukan sekadar kebiasaan sosial, melainkan suatu spiritualitas kasih yang 

menghidupkan persekutuan umat Allah. Bagaimana makna manghobasi bagi umat Katolik Batak Toba. 

Selanjutnya bagaimana praktik manghobasi menjadi ekspresi kasih dan persekutuan dalam kehidupan 

Gereja Katolik. Serta nilai-nilai teologis apa yang terkandung dalam manghobasi menurut pengalaman 

umat. 

Fenomenologi berasal dari kata Yunani phainomenon (sesuatu yang tampak) dan logos (ilmu). 

Jadi, fenomenologi berarti ilmu tentang hal-hal sebagaimana tampaknya kepada kesadaran manusia. 

Pendekatan ini menekankan pengalaman hidup (lived experience) seseorang yang bagaimana manusia 



  

134 
 

mengalami, merasakan, dan memberi makna terhadap suatu peristiwa. Tujuan utamanya 

adalah memahami makna terdalam dari pengalaman hidup manusia, bukan sekadar menjelaskan fakta 

empiris. Dalam konteks penelitian budaya dan iman seperti manghobasi, fenomenologi 

membantu menggali makna pengalaman umat ketika mereka saling membantu, berbagi kasih, dan 

membangun persekutuan dalam tradisi itu. Tokoh-Tokoh Utama dan Pemikirannya antara lain Edmund 

Husserl (1859-1938) disebut Bapak Fenomenologi. Husserl adalah pelopor fenomenologi modern. Ia 

menekankan: Kembali kepada “benda itu sendiri” (zu den Sachen selbst), artinya memahami fenomena 

sebagaimana dialami oleh kesadaran manusia tanpa prasangka atau teori. Epoche (bracketing) 

menangguhkan segala penilaian atau asumsi agar peneliti dapat melihat makna murni dari pengalaman 

partisipan. Intensionalitas kesadaran di mana kesadaran manusia selalu tentang sesuatu; pengalaman 

memiliki arah dan makna. Peneliti berusaha memahami bagaimana umat Batak 

Toba mengalami dan memaknai tradisi manghobasi bukan dari sudut pandang teoritis, melainkan 

dari pengalaman batin umat itu sendiri: rasa kasih, tanggung jawab, dan kebersamaan yang mereka 

alami ketika “manghobasi”. 

Max van Manen (lahir 1942) disebut bapak Fenomenologi Hermeneutik. Van Manen 

mengembangkan fenomenologi hermeneutik yang menggabungkan refleksi filosofis dengan penafsiran 

makna pengalaman hidup. Menurutnya, fenomenologi bukan hanya mendeskripsikan pengalaman, 

tetapi juga menafsirkan makna eksistensialnya. Langkah-langkah van Manen biasanya meliputi: 

Menemukan fenomena yang bermakna dari kehidupan sehari-hari, Menggali pengalaman melalui 

wawancara reflektif, Menulis deskripsi naratif yang mengandung makna hidup, Melakukan refleksi 

tematis untuk menemukan hakikat pengalaman. Pendekatan van Manen menolong peneliti 

untuk menafsirkan pengalaman umat misalnya bagaimana tindakan saling menolong 

dalam manghobasi mencerminkan kasih, solidaritas, dan persekutuan iman dalam kehidupan nyata 

umat Katolik Batak. 

Clark Moustakas (1923–2012) disebut bapak Fenomenologi Transendental. Moustakas 

menekankan aspek transendental dari fenomenologi Husserl, yakni pencarian esensi universal dari 

suatu pengalaman manusia. Ia merumuskan langkah-langkah sistematis: Epoche yaitu menyingkirkan 

prasangka peneliti. Phenomenological reduction di mana mendengarkan pengalaman partisipan secara 

murni. Imaginative variation yaitu mencari kemungkinan makna dari berbagai sudut pandang. 

Synthesis of meaning and essence dengan menemukan makna hakiki dari pengalaman. Dengan metode 

Moustakas, peneliti dapat menyusun tema-tema esensial seperti: pengalaman kebersamaan 

(parhobasan), kasih yang diwujudkan lewat tindakan, nilai spiritual dalam menolong sesama, kesadaran 

iman yang tumbuh dari tradisi lokal. 

Dalam konteks penelitian ini “Manghobasi dalam Budaya Batak Toba sebagai Ekspresi Kasih 

dan Persekutuan dalam Gereja Katolik: Studi Fenomenologis,” pendekatan fenomenologi digunakan 

untuk: Menggali pengalaman subjektif umat Batak Toba yang terlibat dalam praktik manghobasi; 

Memahami makna spiritual dan sosial di balik tindakan tersebut; Menemukan hakikat kasih dan 

persekutuan sebagaimana dialami dan dimaknai oleh umat, bukan hanya sebagai adat, tetapi sebagai 

pengalaman iman. Langkah-langkahnya mencakup: Menentukan partisipan yang pernah mengalami 

langsung kegiatan manghobasi (misalnya: dalam acara adat, pesta gereja, atau kegiatan sosial). 

Melakukan wawancara mendalam untuk menggali pengalaman dan makna. Menganalisis data 

fenomenologis (mengidentifikasi tema-tema makna seperti kasih, gotong royong, kebersamaan iman). 

Menulis deskripsi esensial tentang hakikat manghobasi sebagai pengalaman kasih kristiani dan 

persekutuan umat. Pendekatan fenomenologi (Husserl, van Manen, Moustakas) 

menempatkan pengalaman manusia sebagai sumber utama pengetahuan. 

Melalui pendekatan ini, manghobasi dapat dipahami bukan sekadar adat sosial, tetapi 

sebagai pengalaman eksistensial dan spiritual umat Batak Toba di mana nilai kasih, solidaritas, dan 

iman diwujudkan secara konkrit dalam kehidupan bersama. Subjek penelitian ini adalah umat Katolik 



  

135 
 

yang terdiri atas 25 orang informan (jumlah partisipan ideal: 6-10 orang sesuai prinsip fenomenologi) 

Guru Pendidikan Agama Katolik, katekis lokal yang tersebar pada beberapa paroki di wilayah Batak 

Toba. Teknik pengumpulan data melalui wawancara dan angket yang dibagikan.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Umat Katolik dengan beberpa Paroki  merupakan yang berada di wilayah Keuskupan Agung 

Medan. Umat di paroki ini sebagian besar berasal dari etnis Batak Toba yang masih memegang teguh 

nilai-nilai adat, termasuk tradisi manghobasi. Tradisi ini tampak dalam berbagai kegiatan, baik dalam 

konteks adat maupun kehidupan menggereja, seperti membantu keluarga yang berduka, bekerja sama 

membangun gereja, atau saling menolong dalam kesulitan ekonomi. Dalam kehidupan umat 

Katolik, manghobasi sering dimaknai sebagai bentuk pelayanan kasih dan persekutuan iman, sejalan 

dengan semangat Injil. Alasannya beberapa paroki tersebut memiliki komunitas masyarakat Batak 

Toba yang masih kuat mempraktikkan adat dan tradisi local. Memiliki kehidupan Gereja Katolik yang 

aktif, di mana tradisi manghobasi masih dihayati dalam kehidupan iman umat; 

Menunjukkan keterpaduan antara adat dan iman yakni bagaimana nilai-nilai budaya Batak Toba 

dijalankan sejalan dengan ajaran kasih dalam Gereja. Dengan kriteria tersebut, lokasi penelitian 

adalah  (tersebar khususnya Kabupaten Toba, Samosir, Humbang Hasundutan, Kabupaten Dairi), di 

mana adat Batak Toba masih sangat hidup dalam praktik sehari-hari. 

Pemahaman Umat tentang Makna Manghobasi 

Sebagian besar umat memaknai manghobasi sebagai tindakan sukarela untuk membantu 

sesama tanpa pamrih. Bagi mereka, manghobasi bukan sekadar kewajiban sosial, melainkan panggilan 

hati yang berakar pada kasih dan persaudaraan. “Kalau ada keluarga yang kesusahan, tidak perlu 

disuruh, kami datang membantu. Itu sudah biasa dari dulu. Bagi kami, itu tanda kasih (wawancara)”. 

Makna ini menunjukkan bahwa manghobasi mengandung nilai kasih sejati (caritas), sebagaimana 

diajarkan dalam Gereja Katolik: kasih yang diwujudkan dalam tindakan konkret kepada sesama. 

Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih 

Dalam ajaran Katolik, kasih adalah dasar dari semua relasi manusia. Kasih Allah yang diterima 

umat harus diwujudkan dalam pelayanan kepada sesama (lih. Deus Caritas Est, no. 25). Dalam 

praktik manghobasi, kasih tampak melalui kesediaan umat untuk memberikan waktu, tenaga, dan 

bahkan materi, tanpa menuntut balasan. Melalui manghobasi, umat Katolik Batak Toba meneladani 

kasih Kristus yang memberi diri bagi orang lain. Nilai ini memperlihatkan bahwa kasih tidak berhenti 

pada kata-kata, tetapi menjadi nyata dalam tindakan sosial. “Kami merasa, kalau membantu orang lain, 

sama saja kami melayani Tuhan (wawancara)”. Kasih yang diwujudkan dalam manghobasi menjadi 

bentuk konkrit dari perintah Yesus: “Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri” (Mat 

22:39). 

Manghobasi sebagai Wujud Persekutuan (Communio) 

Persekutuan adalah inti kehidupan Gereja. Dalam persekutuan, umat saling berbagi kehidupan 

dan iman, sebagaimana jemaat perdana yang “sehati dan sejiwa” (Kis 4:32). 

Praktik manghobasi mencerminkan semangat communio tersebut. Umat Katolik Batak Toba 

memahami bahwa ketika mereka manghobasi, mereka tidak hanya menolong secara sosial, tetapi juga 



  

136 
 

membangun kebersamaan iman menjadi Gereja yang hidup dan saling menopang. “Kalau kami sama-

sama bekerja untuk membantu, rasanya seperti keluarga besar. Kami merasa sehati sejiwa 

(wawancara)”. Dengan demikian, manghobasi menjadi sarana membangun persaudaraan sejati dan 

memperkuat kesatuan tubuh Kristus. 

Manghobasi sebagai Inkulturasi Nilai Injil 

Gereja Katolik mendorong agar iman dihayati dalam konteks budaya 

setempat. Manghobasi menjadi contoh konkret inkulturasi iman Katolik dalam budaya Batak Toba. 

Melalui manghobasi, umat tidak hanya melestarikan nilai budaya, tetapi juga memberi makna baru 

berdasarkan Injil. Praktik ini memperlihatkan bagaimana budaya dan iman dapat bersatu secara 

harmonis: budaya memberi bentuk pada iman, dan iman memberi jiwa pada budaya. Hal ini sejalan 

dengan semangat Gaudium et Spes no. 53–62 tentang dialog antara iman dan budaya. “Kami tidak mau 

kehilangan adat, tapi kami juga ingin melakukannya dengan semangat Kristus (wawancara)”. 

Berdasarkan analisis fenomenologis terhadap pengalaman umat, diperoleh beberapa tema utama: 

Tema Utama Makna / Penjelasan 

1. Kasih tanpa pamrih 
Tindakan membantu sesama tanpa mengharapkan 

imbalan. 

2. Solidaritas dan kebersamaan Menghidupi semangat “sehati sejiwa” dalam komunitas. 

3. Persekutuan iman 
Manghobasi memperkuat relasi umat sebagai tubuh 

Kristus. 

4. Pelayanan kasih sebagai panggilan 

iman 
Menghayati kasih Kristus dalam tindakan nyata. 

5. Inkulturasi iman Katolik Mengintegrasikan nilai budaya Batak dengan ajaran Injil. 

Pembahasan Teologis 

Dalam budaya Batak Toba, manghobasi adalah tradisi melayani keluarga atau sesama yang 

sedang memiliki hajatan (suka cita) atau mengalami kesulitan (duka cita). Esensinya adalah tindakan 

kasih yang diwujudkan melalui pelayanan tanpa pamrih, sebagai ekspresi solidaritas dan kebersamaan 

(dalihan na tolu). Praktik ini mencerminkan kasih yang konkret dan persekutuan yang hidup, karena 

seluruh komunitas berpartisipasi aktif dalam kehidupan sesamanya. Kitab Suci menegaskan 

bahwa kasih dan pelayanan adalah inti hidup kristiani. “Jadi jikalau Aku, Tuhan dan Gurumu, 

membasuh kakimu, maka kamu pun wajib saling membasuh kakimu.” Tindakan Yesus membasuh kaki 

para murid menjadi dasar teologis dari Manghobasi sebagai bentuk pelayanan kasih (diakonia). 

Yohanes 13:14-15. Selanjutnya dalam Kisah Para Rasul 2:44-47 “Dan semua orang yang telah menjadi 

percaya tetap bersatu dan segala kepunyaan mereka adalah kepunyaan Bersama”. 

Komunitas perdana hidup dalam semangat persekutuan dan solidaritas, sejalan dengan 

semangat Manghobasi di mana seluruh komunitas terlibat saling membantu. “Saudara-saudaraku yang 

kekasih, marilah kita saling mengasihi, sebab kasih itu berasal dari Allah.” 

Kasih yang menjadi dasar Manghobasi bukan sekadar solidaritas sosial, melainkan cerminan kasih 

Allah yang hidup di tengah umat (1 Yohanes 4:7-8). 

Dokumen Lumen Gentium (no. 9 dan 13) menegaskan bahwa Gereja adalah Umat Allah yang 

dipersatukan dalam kasih dan panggilan untuk menjadi tanda kesatuan manusia. “Allah tidak 



  

137 
 

memanggil manusia untuk hidup terpisah, melainkan untuk membentuk suatu umat yang mengenal Dia 

dalam kebenaran dan mengabdi-Nya dalam kekudusan”. Dalam semangat 

ini, Manghobasi menjadi perwujudan Gereja sebagai persekutuan umat Allah di mana tempat umat 

saling menopang dan meneguhkan dalam iman serta pelayanan nyata.  Dokumen Gaudium et Spes (no. 

1 dan 24) menegaskan: “Sukacita dan harapan, duka dan kecemasan orang-orang zaman sekarang 

adalah juga sukacita dan harapan, duka dan kecemasan para murid Kristus”. “Manusia tidak dapat 

menemukan dirinya sendiri sepenuhnya kecuali melalui pemberian dirinya kepada orang lain”. 

Semangat Manghobasi menggambarkan ajaran ini: identitas manusia dan komunitas ditemukan dalam 

relasi kasih, pelayanan, dan pengorbanan. 

Dengan demikian, manghobasi menjadi jembatan antara iman dan tindakan sosial. 

Ensiklik Deus Caritas Est (Benediktus XVI, 2005) menegaskan bahwa kasih (caritas) merupakan inti 

hakikat Gereja: “Kasih adalah tugas Gereja yang sama pentingnya dengan pewartaan Sabda dan 

perayaan Sakramen.” (DCE, no. 22) Dengan melayani sesama secara 

sukarela, manghobasi menghadirkan wajah Gereja yang hidup dari kasih dan untuk kasih. Praktik ini 

menegaskan bahwa iman tanpa perbuatan kasih adalah mati (bdk. Yakobus 2:17). Ajaran Sosial Gereja 

menekankan prinsip solidaritas, subsidiaritas, dan kesejahteraan bersama (bonum commune). Prinsip 

ini sejalan dengan nilai-nilai dalam manghobasi, di mana setiap anggota masyarakat ikut bertanggung 

jawab atas kesejahteraan sesamanya. Solidaritas diwujudkan dalam kebersamaan membantu tanpa 

melihat status sosial. Subsidiaritas setiap orang mengambil bagian sesuai kemampuannya. 

Kesejahteraan bersama tujuan akhirnya adalah membangun keseimbangan dan keharmonisan dalam 

komunitas. Dalam terang ajaran Gereja, manghobasi dapat dipahami sebagai bentuk inkulturasi kasih 

Kristiani. Tradisi ini tidak bertentangan, tetapi memperdalam perwujudan iman Katolik di tengah 

budaya Batak Toba. Ia menjembatani antara iman (fides) dan tindakan sosial (caritas), membentuk 

Gereja yang berakar dalam budaya lokal namun terbuka terhadap kasih universal Allah. 

Manghobasi sebagai Cerminan Kasih Kristiani 

Kasih dalam manghobasi merupakan perwujudan nyata dari ajaran Yesus tentang kasih yang 

melayani. Tindakan ini selaras dengan sabda Yesus: “Aku datang bukan untuk dilayani, melainkan 

untuk melayani” (Mrk 10:45). Dengan demikian, manghobasi menjadi bentuk pelayanan kasih 

(diakonia) dalam kehidupan umat Katolik Batak Toba. 

Manghobasi dan Makna Persekutuan Gereja 

Gereja Katolik adalah persekutuan umat beriman yang saling menopang. Dalam manghobasi, 

semangat communioterwujud melalui tindakan bersama, saling menanggung beban, dan 

memperhatikan kebutuhan sesama (lih. Gal 6:2). Nilai-nilai ini menghidupkan semangat Gereja 

sebagai keluarga Allah, di mana setiap anggota merasa memiliki tanggung jawab satu sama lain. 

Inkulturasi Kasih dalam Budaya Batak Toba 

Fenomena manghobasi menunjukkan bagaimana Injil berakar dalam budaya lokal. Proses ini 

merupakan bentuk inkulturasi kasih, di mana nilai-nilai budaya dipadukan dengan semangat Injil tanpa 

kehilangan identitas budaya maupun iman. Dengan demikian, manghobasi bukan hanya praktik sosial, 

tetapi juga ekspresi iman Katolik yang berakar dalam tanah Batak. Dari hasil temuan dan pembahasan, 

dapat disimpulkan bahwa manghobasi mengandung makna teologis sebagai: Perwujudan kasih Allah 



  

138 
 

dalam tindakan nyata. Sarana membangun persekutuan iman (communio) di tengah umat. Wujud 

inkulturasi iman Katolik dalam budaya Batak Toba. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai Manghobasi dalam Batak Toba sebagai 

Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam Gereja Katolik, diperoleh beberapa kesimpulan sebagai berikut: 

1. Makna Manghobasi bagi Umat Katolik Batak Toba 

Bagi umat Katolik Batak Toba, manghobasi bukan hanya kegiatan sosial atau kewajiban adat, 

melainkan bentuk nyata kasih yang berakar pada nilai-nilai Kristiani. Tindakan saling 

membantu, bekerja sama, dan menolong sesama dipahami sebagai panggilan iman untuk 

mengasihi sebagaimana Kristus telah mengasihi umat-Nya. 

Nilai manghobasi mencerminkan kasih tanpa pamrih, solidaritas, dan kepedulian terhadap 

sesama sebagai wujud nyata dari perintah kasih Allah. 

2. Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam Gereja Katolik 

Praktik manghobasi menjadi sarana konkret umat Katolik Batak Toba dalam mewujudkan 

kasih dan membangun persekutuan iman (communio). Melalui manghobasi, umat mengalami 

kebersamaan, saling menanggung beban, dan memperkuat relasi antaranggota Gereja. 

Dengan demikian, manghobasi menjadi cerminan hidup menggereja yang menampakkan 

wajah Kristus di tengah masyarakat, di mana kasih Allah diwujudkan dalam pelayanan terhadap 

sesama. 

3. Nilai-Nilai Teologis dalam Manghobasi. Nilai teologis yang terkandung 

dalam manghobasi meliputi kasih sejati (caritas), solidaritas, pelayanan, dan persaudaraan 

sejati. Semua nilai ini berakar dalam ajaran Gereja Katolik yang menekankan pentingnya kasih 

dan persekutuan sebagai tanda kehadiran Allah di dunia. 

Selain itu, manghobasi juga memperlihatkan proses inkulturasi iman Katolik dalam budaya 

Batak Toba: budaya memberi bentuk pada iman, dan iman memberi makna rohani pada budaya. 

Dalam hal ini, manghobasimenjadi jembatan antara Injil dan kehidupan nyata umat. 

4. Relevansi Manghobasi bagi Kehidupan Gereja Masa Kini. Di tengah perubahan sosial dan arus 

individualisme modern, nilai manghobasi tetap relevan sebagai dasar kehidupan kristiani yang 

menekankan kebersamaan, kepedulian, dan pelayanan kasih. Gereja dapat menjadikan 

semangat manghobasi sebagai inspirasi pastoral untuk memperkuat persekutuan umat dan 

memperdalam penghayatan kasih Kristus dalam hidup sehari-hari. 

5. Tradisi manghobasi dalam budaya Batak Toba merupakan ekspresi luhur dari nilai kasih, 

kebersamaan, dan persekutuan. Ia menjadi jembatan antara budaya dan iman, antara adat dan 

Injil. Dalam terang Gereja Katolik, manghobasi bukan hanya praktik sosial, melainkan 

juga spiritualitas pelayanan wujud nyata dari kasih Kristiani yang membangun persekutuan 

umat Allah. 

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan di atas, beberapa saran yang dapat diajukan adalah 

sebagai berikut: Umat diharapkan terus menghidupi semangat manghobasi sebagai bagian dari identitas 

iman Katolik yang berakar pada kasih Kristus. Manghobasi perlu dimaknai bukan hanya sebagai 

warisan budaya, tetapi juga sebagai bentuk pelayanan kasih dan pengamalan Injil di tengah masyarakat. 

Gereja diharapkan dapat mengembangkan program pastoral yang menumbuhkan 

semangat manghobasi sebagai wujud konkret communio. Nilai-nilai manghobasi dapat diintegrasikan 

dalam kegiatan kategorial (OMK, lingkungan, kelompok doa, dan karya sosial) agar umat semakin 

memahami arti kasih yang melayani. Nilai manghobasi dapat dimasukkan dalam pendidikan iman dan 



  

139 
 

katekese umat, terutama dalam pembinaan iman anak dan remaja. Dengan demikian, generasi muda 

Batak Toba dapat memahami bahwa budaya dan iman bukan hal yang terpisah, melainkan saling 

memperkaya dalam hidup beriman Katolik. Penelitian ini dapat dikembangkan lebih lanjut dengan 

pendekatan teologis-pastoral atau studi komparatif antar suku untuk memperkaya pemahaman tentang 

inkulturasi iman dalam Gereja Katolik. Penelitian mendalam juga dapat dilakukan mengenai bagaimana 

nilai manghobasi memengaruhi dinamika sosial dan pelayanan pastoral di tingkat paroki. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

A. Sumber Teologis dan Gerejawi 

Benediktus XVI. (2005). Deus Caritas Est (Allah Adalah Kasih). Vatikan: Libreria Editrice Vaticana. 

Konsili Vatikan II. (1965). Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa). Dalam Dokumen Konsili Vatikan 

II. Jakarta: Dokpen KWI. 

Konsili Vatikan II. (1965). Gaudium et Spes (Sukacita dan Harapan). Dalam Dokumen Konsili Vatikan 

II.Jakarta: Dokpen KWI. 

Pontifical Council for Justice and Peace. (2004). Compendium of the Social Doctrine of the 

Church. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana. 

Yohanes Paulus II. (1990). Redemptoris Missio. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana. 

Kitab Suci Perjanjian Baru. (2016). Alkitab Katolik. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia & KWI. 

B. Sumber Budaya dan Kontekstual 

Br. Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak. Medan: Yayasan Pustaka 

Batak. 

Sianipar, R. (2015). Dalihan Na Tolu: Filosofi Sosial Budaya Batak Toba. Yogyakarta: Kanisius. 

Hutagalung, R. (2012). Nilai-Nilai Kekerabatan dalam Budaya Batak Toba. Medan: Universitas HKBP 

Nommensen Press. 

Lumbantobing, T. (2018). Kebersamaan dalam Budaya Batak: Sebuah Kajian Sosial dan 

Religius. Jakarta: Obor. 

Manalu, P. (2010). Kearifan Lokal Batak Toba dan Relevansinya bagi Pendidikan Nilai. Medan: Bina 

Media Perintis. 

C. Sumber Teologi Kontekstual 

Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. Maryknoll, NY: Orbis Books. 

Schreiter, R. J. (1985). Constructing Local Theologies. Maryknoll, NY: Orbis Books. 

Wijoyo, Y. (2014). Teologi Kontekstual di Asia: Iman dalam Dialog dengan Budaya. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Hardawiryana, R. (1986). Inkulturasi: Iman yang Menjadi Budaya. Yogyakarta: Kanisius. 

 

D. Sumber Metodologi Penelitian 

Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

van Manen, M. (2016). Phenomenology of Practice: Meaning-Giving Methods in Phenomenological 

Research and Writing. New York: Routledge. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

 



  

140 
 

E. Sumber Tambahan (Relevan untuk Konteks Pastoral dan Sosial) 

Dister, N. (2004). Teologi Sistematika I: Allah, Yesus Kristus, dan Roh Kudus. Yogyakarta: Kanisius. 

Ratzinger, J. (2007). Jesus of Nazareth. New York: Doubleday. 

Sinaga, B. (2020). Kekatolikan dan Budaya Batak: Inkulturasi dalam Kehidupan Iman. Medan: UHN 

Press. 

Tumbelaka, M. (2013). Pelayanan dan Solidaritas Sosial dalam Gereja Katolik. Jakarta: Obor. 

Hutabarat, P. (2020). Budaya Batak Toba dan Tantangan Modernisasi: Perspektif Sosial-Religius. 

Medan: Unika Press. 

Siahaan, J. (2005). Dalihan Na Tolu: Sistem Sosial Budaya Batak Toba. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi 

Tradisi Lisan. 

Simanjuntak, R. (2014). Fungsi Sosial Upacara Adat Batak Toba dalam Perspektif Antropologi 

Budaya. Medan: Universitas Sumatera Utara Press. 

Yohanes, R. (2018). Inkulturasi Iman Katolik dalam Budaya Batak Toba. Yogyakarta: Kanisius. 

Hutabarat, P. (2020). Budaya Batak Toba dan Tantangan Modernisasi: Perspektif Sosial-Religius. 

Medan: Unika Press. 

Lumban Gaol, S. (2018). Pelayanan dan Inkulturasi dalam Gereja Katolik Indonesia. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Rahardjo, A. (2016). Inkulturasi Iman Katolik di Nusantara: Telaah Teologis dan Pastoral. Jakarta: 

Obor. 

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi 

Tradisi Lisan. 

Widyapranawa, S. (2015). Liturgi dan Budaya Lokal: Inkulturasi dalam Gereja Katolik Indonesia. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Sianipar, R. (2015). Dalihan Na Tolu: Filosofi Sosial Budaya Batak Toba. 

Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak. 

Sianipar, R. (2015). Dalihan Na Tolu: Filosofi Sosial Budaya Batak Toba. 

Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak. 


