Borneo Review

Jurnal Lintas Agama dan Budaya e-ISSN: 2830-5159
Volume 4 No. 2 Desember 2025 (128-140)

Manghobasi dalam Batak Toba sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam
Gereja Katolik: Studi Fenomenologis

Ona Sastri Lumban Tobing!, Exnasia Retno Palupi Handayani?, Florentian Dwi
Astuti®, Oktavianey Gasperius Patana Hamahena Meman*
123Prodi Pendidikan Keagamaan Katolik, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak
“Prodi Teologi, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak

Email korespondensi:onasastri@gmail.com

Abstrak

Tradisi manghobasi dalam budaya Batak Toba merupakan wujud kebersamaan dan gotong royong
yang berakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat. Dalam konteks umat Katolik Batak Toba,
praktik manghobasi tidak hanya dipahami sebagai tindakan sosial, tetapi juga sebagai ekspresi kasih
dan persekutuan iman yang bersumber dari ajaran Kristus. Penelitian ini bertujuan untuk menggali
makna manghobasi bagi umat Katolik Batak Toba serta memahami nilai-nilai teologis yang
terkandung di dalamnya. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan metode
fenomenologis, untuk menelusuri pengalaman subjektif umat Katolik dalam memaknai dan
menghidupi manghobasi. Data dikumpulkan melalui wawancara dan angket, kemudian dianalisis
dengan langkah reduksi data, kategorisasi makna, dan deskripsi tematik. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa manghobasi mengandung tiga makna utama: sebagai perwujudan kasih Allah
dalam tindakan konkrit menolong sesama tanpa pamrih; sebagai ekspresi persekutuan iman
(communio) yang memperkuat persaudaraan dan kebersamaan umat, dan sebagai bentuk inkulturasi
iman Katolik dalam budaya Batak Toba, di mana nilai Injil hidup dalam tradisi lokal. Dengan
demikian, manghobasi menjadi jembatan antara iman dan budaya, serta inspirasi pastoral bagi
Gereja untuk menumbuhkan semangat kasih dan solidaritas di tengah umat.

Kata kunci: Manghobasi, Kasih, Persekutuan, Gereja Katolik, Fenomenologi, Batak Toba.

Abstract

The manghobasi tradition in Batak Toba culture represents a form of communal solidarity and mutual
assistance deeply rooted in social life. Within the context of Batak Toba Catholic communities, manghobasi is
not merely a social act but also an expression of love and ecclesial communion grounded in the teachings of
Christ. This study aims to explore the meaning of manghobasi among Batak Toba Catholics and to identify the
theological values embodied in this practice. The research employs a qualitative phenomenological approach,
focusing on the lived experiences of Catholic believers who practice manghobasi. Data were collected through
in-depth interviews and Questionnaire, then analyzed using data reduction, meaning categorization, and
thematic description. The findings reveal that manghobasi encompasses three essential meanings: (1) as
a manifestation of God'’s love through selfless service to others; (2) as an expression of ecclesial communion,
strengthening solidarity and togetherness within the community; and (3) as a form of inculturated Catholic
faith in Batak Toba culture, where Gospel values are embodied in local tradition. Thus, manghobasi bridges
faith and culture, serving as a pastoral inspiration for the Church to nurture love and solidarity among the

faithful.
Keywords: Manghobasi, Love, Communion, Catholic Church, Phenomenology, Batak Toba.
PENDAHULUAN

Manghobasi dalam Batak Toba sudah sangat kuat secara tematik dan kontekstual. Karena ini
penelitian fenomenologis, peneliti akan menggali pengalaman nyata dan makna hidup umat dalam



praktik manghobasi (gotong royong membantu sesama) sebagai wujud kasih dan persekutuan iman
Katolik. Secara etimologis, manghobasi berarti saling membantu atau saling melayani dalam konteks
kegiatan adat atau kehidupan bersama. Dalam tradisi Batak Toba, manghobasi merupakan ungkapan
konkret dari kasih (holong), kebersamaan (marsirangkirang), dan solidaritas komunal. Setiap individu
merasa terpanggil untuk membantu sesama tanpa pamrih, baik dalam suka maupun duka (Sibarani,
2012). Dalam praktiknya, manghobasi mengandung arti saling memberi bantuan secara sukarela antara
individu, keluarga, atau kelompok masyarakat dalam berbagai peristiwa kehidupan baik suka (seperti
pesta adat, pernikahan, atau syukuran) maupun duka (seperti kematian atau kesusahan). Dengan
demikian, manghobasi bukan sekadar aktivitas sosial, tetapi juga ungkapan nilai moral dan spiritual
masyarakat Batak Toba. Melalui tindakan manghobasi, seseorang menunjukkan rasa tanggung jawab
terhadap komunitasnya serta komitmen terhadap keseimbangan sosial dalam sistem Dalihan Na Tolu.

Istilah “menghobasi” atau “menghobasi” berasal dari bahasa Batak Toba, dari kata dasar hobas
yang berarti membantu, menolong, atau bekerja bersama untuk meringankan beban orang lain. Secara
budaya, menghobasi  mencerminkan  nilai gotong  royong, solidaritas  sosial,  dan kasih
persaudaraan yang sangat kuat dalam masyarakat Batak Toba. Tradisi manghobasi sudah ada jauh
sebelum masuknya agama Kristen ke Tanah Batak. Dalam masyarakat Batak Toba tradisional,
kehidupan sosial sangat menekankan prinsip “Dalihan Na Tolu” yakni sistem kekerabatan yang
menjadi dasar hubungan sosial antara: Hula-hula (pemberi istri), Dongan tubu (saudara semarga),
Boru (penerima istri). Dalam kerangka ini, manghobasi muncul sebagai tindakan nyata saling
membantu antar anggota komunitas dalam berbagai kegiatan: mulai dari pesta adat, panen,
pembangunan rumah, hingga acara dukacita. Bantuan bisa berupa tenaga, waktu, atau harta benda.

Secara harfiah, manghobasi berarti “Memberi pertolongan dengan tulus kepada sesama dalam
situasi suka atau duka”. Makna yang lebih dalam dari manghobasi tidak sekadar tolong-menolong
praktis, tetapi mengandung nilai: Kasih (hita do hita i) yaitu sesama saling memiliki dan saling
memperhatikan. Persaudaraan dan solidaritas yaitu setiap orang merasa bertanggung jawab terhadap
kesejahteraan bersama. Serta Gotong royong spiritual yaitu kerja sama dianggap sebagai
bentuk parsaoran (pengabdian) kepada sesama dan Tuhan. Transformasi Makna dalam Kehidupan
Modern dan Gereja setelah masuknya agama Kristen, terutama Katolik, nilai manghobasi dipahami
juga sebagai ekspresi kasih Kristiani di mana “Saling membantu sama seperti Kristus mengasihi dan
menolong sesama”. Dalam konteks Gereja Katolik Batak, manghobasi menjadi bentuk pelayanan kasih
(diakonia) yang hidup dalam komunitas umat seperti membantu umat yang sakit, gotong royong di
paroki, atau membantu keluarga dalam pesta adat.

Menghobasi mencerminkan filosofi Batak Toba, “Somba marhula-hula, manat mardongan
tubu, elek marboru”. Artinya: hormati pemberi istri, bijak terhadap saudara semarga, dan lembut
kepada pihak boru. Sikap ini menjadi dasar moral masyarakat Batak Toba untuk saling menolong dalam
keseimbangan sosial dan kasih persaudaraan. Jadi, asal-usul menghobasi berasal dari sistem sosial
budaya Batak Toba yang berakar pada Dalihan Na Tolu, berkembang sebagai tradisi tolong-menolong
dan kasih persaudaraan, dan kini juga menjadi ekspresi iman dan kasih Kristiani dalam kehidupan umat
Batak Katolik maupun Protestan.

Landasan antropologis manghobasi sebagai sstem nilai merupakan bagian integral dari sistem
sosial dan kearifan lokal (local wisdom) masyarakat Batak Toba. Dalam teori antropologi fungsional
(Malinowski, 1944), setiap unsur budaya memiliki fungsi tertentu untuk menjaga keberlangsungan
sosial. Dalam konteks ini, manghobasi berfungsi untuk: Memelihara keseimbangan sosial antara marga
dan kelompok kekerabatan; Menumbuhkan solidaritas dan saling ketergantungan dalam kehidupan
sehari-hari; Menanamkan nilai moral dan etika sosial, seperti kejujuran, kerja keras, dan kepedulian;
Menegaskan identitas budaya Batak Toba sebagai masyarakat komunal yang menjunjung tinggi
kebersamaan. Secara antropologis, manghobasi juga mencerminkan pandangan hidup masyarakat
Batak yang holistik memandang manusia sebagai bagian dari tatanan sosial, spiritual, dan kosmik.

129



Tindakan saling membantu bukan hanya urusan manusiawi, melainkan juga tanggung jawab
spiritual terhadap leluhur dan Tuhan (Debata Mula Jadi Na Bolon).

Secara sosial budaya, manghobasi merupakan bentuk gotong royong tradisional yang khas
Batak Toba. Berbeda dengan gotong royong umum di budaya lain, manghobasi memiliki dimensi
relasional dan simbolik yang mendalam. Relasional karena melibatkan seluruh unsur Dalihan Na
Tolu dalam hubungan saling menghormati dan mendukung. Simbolik karena setiap tindakan membantu
memiliki makna sosial dan moral bantuan yang diberikan bukan sekadar “kerja fisik,” tetapi tanda kasih,
penghargaan, dan kehormatan sosial. Dalam praktiknya, manghobasi dilakukan dalam berbagai
konteks: Manghobasi ulaon (membantu dalam pesta adat seperti pernikahan, syukuran, atau
mangadati); Manghobasi hasangapon (membantu menjaga martabat keluarga dan kehormatan marga);
Manghobasi parhundulon (membantu keluarga yang berduka); Manghobasi banua (kerja bersama
memperbaiki lingkungan desa, ladang, atau fasilitas umum). Setiap bentuk bantuan itu
menciptakan ikatan sosial yang kuat (social bond) antar anggota masyarakat, yang pada gilirannya
memperkuat identitas kolektif masyarakat Batak Toba.

Beberapa nilai utama yang menjadi dasar tradisi manghobasi adalah: Kasih dan Kepedulian
(Holong ni Roha), kasih menjadi dasar utama tindakan manghobasi. Bantuan diberikan dengan hati
tulus, bukan karena kewajiban sosial, melainkan karena rasa kasih terhadap sesama. Kebersamaan dan
Solidaritas (Marsirangkirang); masyarakat Batak Toba memahami bahwa kehidupan hanya dapat
berjalan baik bila dijalani secara bersama. Manghobasi menumbuhkan rasa persatuan dan kerja sama
dalam komunitas. Keseimbangan dan Timbal Balik (Marsiadapari). Setiap bantuan yang diterima akan
dibalas di kemudian hari. Prinsip ini bukan bersifat transaksional, melainkan untuk menjaga keadilan
sosial dan hubungan yang harmonis. Tanggung Jawab Sosial dan Spiritual Keterlibatan
dalam manghobasi merupakan tanggung jawab moral terhadap keluarga dan leluhur, sekaligus wujud
syukur kepada Tuhan atas kehidupan yang dianugerahkan. Kerja sebagai Berkat Dalam pandangan
Batak Toba, bekerja bersama dalam manghobasi adalah sarana untuk menyalurkan berkat Tuhan
kepada sesama suatu bentuk doa dalam tindakan.

Fungsi sosial manghobasi dalam kehidupan komunitas secara
fungsional, manghobasi memiliki peranan penting dalam kehidupan masyarakat Batak Toba: Sebagai
mekanisme sosial untuk memperkuat hubungan antar-marga; Sebagai sarana pendidikan moral bagi
generasi muda tentang nilai gotong royong dan kasih; Sebagai wujud sistem ekonomi
tradisional berbasis pertukaran sosial (reciprocity economy); Sebagai wahana pelestarian identitas
budaya di tengah modernisasi dan urbanisasi. Dalam konteks modern, nilai manghobasi juga dapat
diadaptasi dalam kegiatan komunitas Gereja Katolik, organisasi sosial, maupun kerja masyarakat sipil
yang menekankan pelayanan kasih dan solidaritas sosial (Hutabarat, 2020).

Dalam konteks antropologi modern, manghobasi merepresentasikan konsep kebudayaan yang
hidup (living tradition) tradisi yang tidak statis, tetapi terus mengalami penyesuaian terhadap perubahan
zaman. Nilai-nilai sosial manghobasitetap relevan untuk membangun komunitas yang inklusif,
partisipatif, dan berkeadilan. Secara teologis dan pastoral, nilai manghobasi dapat dipandang sebagai
bentuk spiritualitas pelayanan sebuah cara menghidupi iman melalui tindakan nyata dalam kebudayaan
lokal. Dengan demikian, manghobasi memiliki potensi besar untuk menjadi jembatan antara budaya
dan iman dalam konteks Gereja Katolik di Indonesia.

Nilai-nilai tersebut memiliki kedekatan yang mendalam dengan ajaran kasih Kristiani. Dalam
Injil, Yesus menegaskan bahwa siapa yang ingin menjadi besar hendaklah menjadi pelayan bagi yang
lain (Markus 10:43-45). Maka, manghobasi dapat dilihat sebagai cerminan dari spiritualitas
diakonia atau pelayanan kasih yang menjadi inti dari kehidupan Kiristiani. Dengan
demikian, manghobasi tidak hanya mengandung nilai budaya, tetapi juga menjadi sarana pewartaan
iman melalui tindakan nyata kasih dan pengorbanan.

Manghobasi menjadi salah satu tradisi luhur dalam budaya Batak Toba, yaitu semangat saling

130



membantu dan bekerja dalam situasi suka maupun duka. Nilai yang terkandung dalam manghobasi
tidak hanya bersifat sosial tetapi juga spiritual. Menghobasi mengandung makna adanya rasa tanggung
jawab terhadap sesama, solidaritas dan cinta kasih yang nyata dalam tindakan. Dalam konteks umat
Katolik Batak Toba, praktik manghobasi menjadi wujud konkret dari ajaran kasih Kristus dan
persekutuan Gereja. Gereja Katolik mengajarkan bahwa kasih adalah hukum utama kehidupan Kristiani
(lih. Yoh 13:34-35) (Indonesia, 2018), dan persekutuan (communio) merupakan jantung kehidupan
Gereja (lih. Lumen Gentium no. 7) (Lumen Gentium, 1990). Dengan demikian, manghobasi dapat
dipandang sebagai ekspresi iman yang hidup di mana budaya lokal menyatu dengan nilai-nilai Injili.

Manghobasi merupakan salah satu tradisi sosial yang sangat penting, karena mengandung nilai-
nilai luhur tentang kebersamaan, solidaritas, kasih, dan gotong royong. Istilah manghobasi berasal dari
kata dasar hobas, yang berarti bantuan atau pertolongan. Maka manghobasi secara  harfiah
berarti saling membantu atau saling menolong dalam pekerjaan dan  kegiatan  sosial
kemasyarakatan (Siahaan, 2005). Tradisi ini tidak sekadar aktivitas sosial, tetapi merupakan ekspresi
konkrit dari semangat dalihan na tolu, falsafah hidup orang Batak Toba yang menekankan
keseimbangan hubungan sosial antara hula-hula (pemberi perempuan), dongan sabutuha (kelompok
sedarah), dan boru (penerima perempuan). Melalui manghobasi, nilai-nilai dalihan na tolu dihidupi
secara nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Secara sosial, manghobasi menjadi mekanisme penting untuk memperkuat solidaritas
komunal di tengah masyarakat Batak Toba. Ketika seseorang mengadakan pesta adat seperti ulaon
mangadati (pesta perkawinan), mangolihon anak(upacara syukuran kelahiran), atau mangongkal
holi (pemindahan tulang leluhur), seluruh anggota keluarga besar dan komunitas adat akan datang
membantu tanpa pamrih (Simanjuntak, 2014). Bantuan itu bisa berupa tenaga, bahan makanan, uang,
atau dukungan moral. Bagi masyarakat Batak Toba, partisipasi dalam manghobasi menjadi tanda
kehormatan dan kepedulian terhadap sesama. Dengan demikian, manghobasi berfungsi
sebagai pemersatu sosial, memperkuat relasi antar-marga, dan menjaga keharmonisan dalam komunitas
adat.

Dalam konteks religius, nilai-nilai manghobasi juga dapat dikaitkan dengan ajaran iman
Katolik, terutama dalam hal kasih, pelayanan, dan persekutuan umat. Nilai tolong-menolong yang
terkandung dalam manghobasi mencerminkan ajaran Yesus Kristus tentang kasih kepada sesama (bdk.
Yohanes 13:34-35) (Indonesia, 2018). Dengan demikian, manghobasi dapat dipandang sebagai wujud
nyata dariiman yang bekerja dalam kasih (Galatia 5:6) (Indonesia, 2018). Berdasarkan kajian
antropologis dan teologis, manghobasi memuat sejumlah nilai penting yang membentuk karakter sosial
dan  spiritual masyarakat Batak Toba, antara lain: pertama, Kasih (Holong)
Caritas: Tindakan manghobasi didasari oleh rasa kasih yang mendalam terhadap sesama. Nilai ini
menumbuhkan sikap empati dan perhatian terhadap kebutuhan orang lain. Kedua, Gotong
Royong: Semua pihak terlibat tanpa memandang status sosial. Prinsipnya adalah “sai saluhut na
marhobas, sai tarhobas do hita sude” semua saling membantu agar pekerjaan menjadi ringan. Ke tiga,
Persaudaraan (Persatuan): Melalui kerja bersama, terbangun ikatan emosional yang kuat antaranggota
masyarakat. Ke empat, Tanggung Jawab Sosial: Keterlibatan dalam manghobasi menjadi bentuk
tanggung jawab sosial dan moral kepada komunitas adat. Ke lima, Relasi Timbal Balik
(Reciprocity): Bantuan yang diberikan suatu waktu akan dibalas pada kesempatan lainnya menciptakan
keseimbangan sosial yang harmonis (Sibarani, 2012). Dalam perspektif simbolik, manghobasi bukan
sekadar kegiatan fisik, tetapi juga sarana untuk menegaskan identitas dan spiritualitas Batak Toba.
Setiap tindakan membantu baik mempersiapkan makanan, mendirikan tenda, atau melayani tamu
memiliki makna spiritual sebagai ungkapan syukur kepada Tuhan atas berkat dan kehidupan bersama.
Bagi umat Katolik Batak Toba, manghobasi menjadi sarana untuk menghidupi iman dalam konteks
budaya lokal. Spiritualitas manghobasi sejalan dengan semangat Injil: melayani tanpa pamrih, memberi
tanpa berharap balasan, dan membangun tubuh Kristus melalui persekutuan kasih (bdk. 1 Korintus

131



12:12-27) (Indonesia, 2018).

Inkulturasi Tradisi Manghobasi dalam Liturgi Gereja Katolik

Gereja Katolik di Indonesia hidup dan bertumbuh dalam konteks kebudayaan yang sangat
beragam. Sejak Konsili Vatikan II, Gereja menegaskan pentingnya inkulturasi, yakni proses dialog dan
perjumpaan antara Injil dan kebudayaan lokal (bdk. Sacrosanctum Concilium, art. 37-40) (Dokumen
Konsili Vatikan II, 2009). Dalam konteks ini, tradisi-tradisi lokal yang mengandung nilai-nilai luhur
kemanusiaan dan moral dapat diintegrasikan ke dalam kehidupan menggereja, termasuk dalam liturgi
dan pelayanan pastoral (Rahardjo, 2016). Salah satu tradisi lokal yang kaya akan nilai-nilai Kristiani
adalah tradisi manghobasi dari masyarakat Batak Toba. Tradisi ini bukan hanya fenomena sosial, tetapi
juga memiliki makna spiritual dan teologis yang dapat memperkaya kehidupan liturgis Gereja Katolik,
terutama dalam hal pelayanan, persekutuan, dan kasih. Secara etimologis, manghobasi berarti saling
membantu atau saling melayani dalam konteks kegiatan adat atau kehidupan bersama.

Dalam tradisi Batak Toba, manghobasi merupakan ungkapan konkrit dari kasih
(holong), kebersamaan (marsirangkirang), dan solidaritas komunal. Setiap individu merasa terpanggil
untuk membantu sesama tanpa pamrih, baik dalam suka maupun duka (Sibarani, 2012). Nilai-nilai
tersebut memiliki kedekatan yang mendalam dengan ajaran kasih Kristiani. Dalam Injil, Yesus
menegaskan bahwa siapa yang ingin menjadi besar hendaklah menjadi pelayan bagi yang lain (Markus
10:43-45). Maka, manghobasi dapat dilihat sebagai cerminan dari spiritualitas diakonia pelayanan
kasih yang menjadi inti dari kehidupan Kristiani. Dengan demikian, manghobasi tidak hanya
mengandung nilai budaya, tetapi juga menjadi sarana pewartaan iman melalui tindakan nyata kasih dan
pengorbanan.

Inkulturasi dalam liturgi berarti menyatakan iman Kristiani dalam bentuk-bentuk kebudayaan
lokal tanpa mengubah inti iman itu sendiri. Gereja Katolik di Indonesia mendorong bentuk-bentuk
liturgi yang memperhatikan bahasa, simbol, dan nilai budaya setempat, agar umat dapat menghayati
misteri iman secara lebih mendalam (Widyapranawa, 2015). Praktik Inkulturasi Manghobasi dalam
Liturgi melalui penerapan semangat manghobasi dalam liturgi dan pastoral Katolik dapat ditemukan,
antara lain: Dalam liturgi Ekaristi: nilai manghobasi dihidupi dalam semangat pelayanan umat, seperti
kerja sama tim liturgi, petugas koor, dan pelayan altar yang saling membantu dengan penuh sukacita.
Dalam kegiatan paroki: manghobasi tercermin dalam gotong royong mempersiapkan misa lingkungan,
pesta  paroki, atau pelayanan sosial. Dalam liturgi adat Batak Katolik: unsur
simbolik manghobasi tampak ketika umat bersama-sama mempersiapkan makanan, menata tempat
ibadah, dan berbagi tugas dengan semangat kasih dan kebersamaan (Hutabarat, 2020).

Dalam konteks liturgi Katolik, manghobasi memiliki makna spiritual yang mendalam:
Menghidupi semangat ekaristis: berbagi dan melayani, sebagaimana Kristus menyerahkan diri bagi
keselamatan umat manusia. Menumbuhkan rasa persekutuan umat Allah di mana umat bukan hanya
penonton dalam liturgi, melainkan bagian dari tubuh Kristus yang saling menopang.
Menghadirkan kesaksian iman kontekstual: bahwa kasih Allah dapat diwujudkan dalam budaya
setempat tanpa kehilangan kesucian maknanya.

Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan, dalam terang teologi Katolik, kasih dan
persekutuan merupakan dua dimensi utama kehidupan Gereja. Tradisi manghobasi secara alami
mencerminkan keduanya. Ketika umat saling membantu dalam pelaksanaan kegiatan liturgi mulai dari
mempersiapkan altar hingga berbagi rezeki untuk kebutuhan bersama di sanalah semangat manghobasi
dihidupi sebagai perwujudan kasih Allah yang bekerja melalui manusia (Lumban Gaol, 2018). Lebih
jauh lagi, manghobasi menumbuhkan rasa ecclesia domestica, yaitu Gereja kecil yang hidup di tengah
keluarga dan masyarakat Batak. Melalui kerja sama dan pelayanan tanpa pamrih, umat belajar

132



memaknai hidup sebagai liturgi pelayanan bukan hanya di altar, tetapi juga di setiap tindakan kasih
dalam kehidupan sehari-hari.

Meskipun nilai-nilai manghobasi masih dijaga, arus modernisasi dan individualisme sering
menggeser semangat kebersamaan ini. Di kota-kota besar, banyak umat Katolik Batak Toba yang mulai
kehilangan rasa keterikatan terhadap tradisi lokal. Oleh karena itu, Gereja perlu menegaskan kembali
nilai manghobasi melalui: Pendidikan iman berbasis budaya lokal (kateketik kontekstual), Perayaan
liturgi inkulturatif, Program pastoral yang mengutamakan kerja sama dan solidaritas umat. Dengan
demikian, manghobasi bukan hanya menjadi warisan budaya, tetapi juga spiritualitas pelayanan dan
kasih Kristiani yang tetap relevan dalam konteks Gereja Katolik di Indonesia masa kini.

Tradisi lokal manghobasi memiliki peran yang signifikan dalam memperkaya liturgi dan kehidupan
Gereja Katolik di Indonesia. la menghadirkan wajah Gereja yang lebih kontekstual, bersahabat, dan
berakar pada budaya bangsa. Manghobasi menjadi tanda kehadiran Kristus yang melayani,
menghidupkan semangat kasih dan persekutuan dalam tubuh Gereja. Dengan mengintegrasikan nilai-
nilai manghobasi ke dalam liturgi dan pastoral, Gereja Katolik tidak hanya melestarikan budaya lokal,
tetapi juga menegaskan bahwa kasih Allah dapat dinyatakan melalui budaya manusia yang penuh nilai
dan makna.

Namun, modernisasi dan perubahan sosial menyebabkan nilai manghobasi mulai luntur di
sebagian komunitas. Banyak umat muda yang kurang memahami makna rohani di baliknya,
memandangnya hanya sebagai kegiatan sosial, bukan lagi bagian dari persekutuan iman. Kondisi ini
menimbulkan pertanyaan tentang bagaimana umat Katolik Batak Toba memaknai manghobasi dalam
konteks iman  Katolik masa kini. Seiring modernisasi dan  perubahan  sosial,
semangat manghobasi mengalami pergeseran. Generasi muda yang hidup di perkotaan cenderung lebih
individualistis, dan ikatan sosial tradisional mulai melemah. Meski demikian, banyak tokoh adat dan
Gereja Katolik berupaya menghidupkan kembali nilai-nilai manghobasi dalam konteks pastoral
misalnya melalui kegiatan gotong royong paroki, pelayanan sosial umat, atau kegiatan kategorial
berbasis budaya lokal (Hutabarat, 2020). Upaya ini penting agar manghobasi tidak sekadar dikenang
sebagai warisan budaya, tetapi dihidupi sebagai ekspresi iman dan kasih dalam kehidupan menggereja
masa kini.

Oleh karena itu, penelitian ini bermaksud untuk menggali secara fenomenologis
makna manghobasi sebagai ekspresi kasih dan persekutuan umat Katolik Batak Toba, sehingga dapat
ditemukan nilai-nilai teologis yang dapat memperkaya hidup menggereja.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi. Tujuannya
untuk memahami makna pengalaman umat Katolik Batak Toba dalam
melaksanakan manghobasi sebagai ekspresi kasih dan persekutuan iman. Studi fenomenologis
tentang manghobasi mengungkap bahwa kasih dalam komunitas Gereja tidak hanya dihayati secara
teologis, tetapi juga dijalani secara kultural. Manghobasi menjadi wajah konkrit kasih Kristus yang
hidup dalam tradisi Batak Toba kasih yang diwujudkan dalam kerja sama, pelayanan, dan kebersamaan.
Dengan memahami pengalaman umat melalui pendekatan fenomenologis, Gereja dapat melihat
bahwa manghobasi bukan sekadar kebiasaan sosial, melainkan suatu spiritualitas kasih yang
menghidupkan persekutuan umat Allah. Bagaimana makna manghobasi bagi umat Katolik Batak Toba.
Selanjutnya bagaimana praktik manghobasi menjadi ekspresi kasih dan persekutuan dalam kehidupan
Gereja Katolik. Serta nilai-nilai teologis apa yang terkandung dalam manghobasi menurut pengalaman
umat.

Fenomenologi berasal dari kata Yunani phainomenon (sesuatu yang tampak) dan /logos (ilmu).
Jadi, fenomenologi berarti ilmu tentang hal-hal sebagaimana tampaknya kepada kesadaran manusia.
Pendekatan ini menekankan pengalaman hidup (lived experience) seseorang yang bagaimana manusia

133



mengalami, merasakan, dan memberi makna terhadap suatu peristiwa. Tujuan utamanya
adalah memahami makna terdalam dari pengalaman hidup manusia, bukan sekadar menjelaskan fakta
empiris. Dalam konteks penelitian budaya dan iman seperti manghobasi, fenomenologi
membantu menggali makna pengalaman umat ketika mereka saling membantu, berbagi kasih, dan
membangun persekutuan dalam tradisi itu. Tokoh-Tokoh Utama dan Pemikirannya antara lain Edmund
Husserl (1859-1938) disebut Bapak Fenomenologi. Husserl adalah pelopor fenomenologi modern. Ila
menekankan: Kembali kepada “benda itu sendiri” (zu den Sachen selbst), artinya memahami fenomena
sebagaimana dialami oleh kesadaran manusia tanpa prasangka atau teori. Epoche (bracketing)
menangguhkan segala penilaian atau asumsi agar peneliti dapat melihat makna murni dari pengalaman
partisipan. Intensionalitas kesadaran di mana kesadaran manusia selalu fentang sesuatu; pengalaman
memiliki arah dan makna. Peneliti berusaha memahami bagaimana umat Batak
Toba mengalami dan memaknai tradisi manghobasi bukan dari sudut pandang teoritis, melainkan
dari pengalaman batin umat itu sendiri: rasa kasih, tanggung jawab, dan kebersamaan yang mereka
alami ketika “manghobasi’.

Max van Manen (lahir 1942) disebut bapak Fenomenologi Hermeneutik. Van Manen
mengembangkan fenomenologi hermeneutik yang menggabungkan refleksi filosofis dengan penafsiran
makna pengalaman hidup. Menurutnya, fenomenologi bukan hanya mendeskripsikan pengalaman,
tetapi juga menafsirkan makna eksistensialnya. Langkah-langkah van Manen biasanya meliputi:
Menemukan fenomena yang bermakna dari kehidupan sehari-hari, Menggali pengalaman melalui
wawancara reflektif, Menulis deskripsi naratif yang mengandung makna hidup, Melakukan refleksi
tematis untuk menemukan hakikat pengalaman. Pendekatan van Manen menolong peneliti
untuk menafsirkan pengalaman  umat misalnya bagaimana tindakan saling menolong
dalam manghobasi mencerminkan kasih, solidaritas, dan persekutuan iman dalam kehidupan nyata
umat Katolik Batak.

Clark Moustakas (1923-2012) disebut bapak Fenomenologi Transendental. Moustakas
menekankan aspek transendental dari fenomenologi Husserl, yakni pencarian esensi universal dari
suatu pengalaman manusia. [a merumuskan langkah-langkah sistematis: Epoche yaitu menyingkirkan
prasangka peneliti. Phenomenological reduction di mana mendengarkan pengalaman partisipan secara
murni. Imaginative variation yaitu mencari kemungkinan makna dari berbagai sudut pandang.
Synthesis of meaning and essence dengan menemukan makna hakiki dari pengalaman. Dengan metode
Moustakas, peneliti dapat menyusun tema-tema esensial seperti: pengalaman kebersamaan
(parhobasan), kasih yang diwujudkan lewat tindakan, nilai spiritual dalam menolong sesama, kesadaran
iman yang tumbuh dari tradisi lokal.

Dalam konteks penelitian ini “Manghobasi dalam Budaya Batak Toba sebagai Ekspresi Kasih
dan Persekutuan dalam Gereja Katolik: Studi Fenomenologis,” pendekatan fenomenologi digunakan
untuk: Menggali pengalaman subjektif umat Batak Toba yang terlibat dalam praktik manghobasi;
Memahami makna spiritual dan sosial di balik tindakan tersebut; Menemukan hakikat kasih dan
persekutuan sebagaimana dialami dan dimaknai oleh umat, bukan hanya sebagai adat, tetapi sebagai
pengalaman iman. Langkah-langkahnya mencakup: Menentukan partisipan yang pernah mengalami
langsung kegiatan manghobasi (misalnya: dalam acara adat, pesta gereja, atau kegiatan sosial).
Melakukan wawancara mendalam untuk menggali pengalaman dan makna. Menganalisis data
fenomenologis (mengidentifikasi tema-tema makna seperti kasih, gotong royong, kebersamaan iman).
Menulis deskripsi esensial tentang hakikat manghobasi sebagai pengalaman kasih kristiani dan
persekutuan  umat.  Pendekatan = fenomenologi  (Husserl, van  Manen, Moustakas)
menempatkan pengalaman manusia sebagai sumber utama pengetahuan.
Melalui pendekatan ini, manghobasi dapat dipahami bukan sekadar adat sosial, tetapi
sebagai pengalaman eksistensial dan spiritual umat Batak Toba di mana nilai kasih, solidaritas, dan
iman diwujudkan secara konkrit dalam kehidupan bersama. Subjek penelitian ini adalah umat Katolik

134



yang terdiri atas 25 orang informan (jumlah partisipan ideal: 6-10 orang sesuai prinsip fenomenologi)
Guru Pendidikan Agama Katolik, katekis lokal yang tersebar pada beberapa paroki di wilayah Batak
Toba. Teknik pengumpulan data melalui wawancara dan angket yang dibagikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Umat Katolik dengan beberpa Paroki merupakan yang berada di wilayah Keuskupan Agung
Medan. Umat di paroki ini sebagian besar berasal dari etnis Batak Toba yang masih memegang teguh
nilai-nilai adat, termasuk tradisi manghobasi. Tradisi ini tampak dalam berbagai kegiatan, baik dalam
konteks adat maupun kehidupan menggereja, seperti membantu keluarga yang berduka, bekerja sama
membangun gereja, atau saling menolong dalam kesulitan ekonomi. Dalam kehidupan umat
Katolik, manghobasi sering dimaknai sebagai bentuk pelayanan kasih dan persekutuan iman, sejalan
dengan semangat Injil. Alasannya beberapa paroki tersebut memiliki komunitas masyarakat Batak
Toba yang masih kuat mempraktikkan adat dan tradisi local. Memiliki kehidupan Gereja Katolik yang
aktif, di mana tradisi manghobasi masih  dihayati dalam  kehidupan iman umat;
Menunjukkan keterpaduan antara adat dan iman yakni bagaimana nilai-nilai budaya Batak Toba
dijalankan sejalan dengan ajaran kasih dalam Gereja. Dengan kriteria tersebut, lokasi penelitian
adalah (tersebar khususnya Kabupaten Toba, Samosir, Humbang Hasundutan, Kabupaten Dairi), di
mana adat Batak Toba masih sangat hidup dalam praktik sehari-hari.

Pemahaman Umat tentang Makna Manghobasi

Sebagian besar umat memaknai manghobasi sebagai tindakan sukarela untuk membantu
sesama tanpa pamrih. Bagi mereka, manghobasi bukan sekadar kewajiban sosial, melainkan panggilan
hati yang berakar pada kasih dan persaudaraan. “Kalau ada keluarga yang kesusahan, tidak perlu
disuruh, kami datang membantu. Itu sudah biasa dari dulu. Bagi kami, itu tanda kasih (wawancara)”.
Makna ini menunjukkan bahwa manghobasi mengandung nilai kasih sejati (caritas), sebagaimana
diajarkan dalam Gereja Katolik: kasih yang diwujudkan dalam tindakan konkret kepada sesama.

Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih

Dalam ajaran Katolik, kasih adalah dasar dari semua relasi manusia. Kasih Allah yang diterima
umat harus diwujudkan dalam pelayanan kepada sesama (lih. Deus Caritas Est, no. 25). Dalam
praktik manghobasi, kasih tampak melalui kesediaan umat untuk memberikan waktu, tenaga, dan
bahkan materi, tanpa menuntut balasan. Melalui manghobasi, umat Katolik Batak Toba meneladani
kasih Kristus yang memberi diri bagi orang lain. Nilai ini memperlihatkan bahwa kasih tidak berhenti
pada kata-kata, tetapi menjadi nyata dalam tindakan sosial. “Kami merasa, kalau membantu orang lain,
sama saja kami melayani Tuhan (wawancara)”. Kasih yang diwujudkan dalam manghobasi menjadi
bentuk konkrit dari perintah Yesus: “Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri” (Mat
22:39).

Manghobasi sebagai Wujud Persekutuan (Communio)

Persekutuan adalah inti kehidupan Gereja. Dalam persekutuan, umat saling berbagi kehidupan
dan iman, sebagaimana jemaat perdana yang “sehati dan  sejiwa” (Kis = 4:32).
Praktik manghobasi mencerminkan semangat communio tersebut. Umat Katolik Batak Toba
memahami bahwa ketika mereka manghobasi, mereka tidak hanya menolong secara sosial, tetapi juga

135



membangun kebersamaan iman menjadi Gereja yang hidup dan saling menopang. “Kalau kami sama-
sama bekerja untuk membantu, rasanya seperti keluarga besar. Kami merasa sehati sejiwa
(wawancara)”. Dengan demikian, manghobasi menjadi sarana membangun persaudaraan sejati dan
memperkuat kesatuan tubuh Kristus.

Manghobasi sebagai Inkulturasi Nilai Injil

Gereja  Katolik mendorong agar iman  dihayati dalam  konteks  budaya
setempat. Manghobasi menjadi contoh konkret inkulturasi iman Katolik dalam budaya Batak Toba.
Melalui manghobasi, umat tidak hanya melestarikan nilai budaya, tetapi juga memberi makna baru
berdasarkan Injil. Praktik ini memperlihatkan bagaimana budaya dan iman dapat bersatu secara
harmonis: budaya memberi bentuk pada iman, dan iman memberi jiwa pada budaya. Hal ini sejalan
dengan semangat Gaudium et Spes no. 53—62 tentang dialog antara iman dan budaya. “Kami tidak mau
kehilangan adat, tapi kami juga ingin melakukannya dengan semangat Kristus (wawancara)”.
Berdasarkan analisis fenomenologis terhadap pengalaman umat, diperoleh beberapa tema utama:

‘ Tema Utama H Makna / Penjelasan ‘

1. Kasih tanpa pamrih Tindakan membantu sesama tanpa mengharapkan

imbalan.

‘2. Solidaritas dan kebersamaan HMenghidupi semangat “sehati sejiwa” dalam komunitas. ‘

Manghobasi memperkuat relasi umat sebagai tubuh

3. Persekutuan iman .
Kristus.

4. Pel kasih sebagai il
cldyanan xasti scbagal pangglan Menghayati kasih Kristus dalam tindakan nyata.

iman

5. Inkulturasi iman Katolik HMengintegrasikan nilai budaya Batak dengan ajaran Injil.

Pembahasan Teologis

Dalam budaya Batak Toba, manghobasi adalah tradisi melayani keluarga atau sesama yang
sedang memiliki hajatan (suka cita) atau mengalami kesulitan (duka cita). Esensinya adalah tindakan
kasih yang diwujudkan melalui pelayanan tanpa pamrih, sebagai ekspresi solidaritas dan kebersamaan
(dalihan na tolu). Praktik ini mencerminkan kasih yang konkret dan persekutuan yang hidup, karena
seluruh komunitas berpartisipasi aktif dalam kehidupan sesamanya. Kitab Suci menegaskan
bahwa kasih dan pelayanan adalah inti hidup kristiani. “Jadi jikalau Aku, Tuhan dan Gurumu,
membasuh kakimu, maka kamu pun wajib saling membasuh kakimu.” Tindakan Yesus membasuh kaki
para murid menjadi dasar teologis dari Manghobasi sebagai bentuk pelayanan kasih (diakonia).
Yohanes 13:14-15. Selanjutnya dalam Kisah Para Rasul 2:44-47 “Dan semua orang yang telah menjadi
percaya tetap bersatu dan segala kepunyaan mereka adalah kepunyaan Bersama”.
Komunitas perdana hidup dalam semangat persekutuan dan solidaritas, sejalan dengan
semangat Manghobasi di mana seluruh komunitas terlibat saling membantu. “Saudara-saudaraku yang
kekasih, marilah kita saling mengasihi, sebab kasih itu berasal dari  Allah.”
Kasih yang menjadi dasar Manghobasi bukan sekadar solidaritas sosial, melainkan cerminan kasih
Allah yang hidup di tengah umat (1 Yohanes 4:7-8).

Dokumen Lumen Gentium (no. 9 dan 13) menegaskan bahwa Gereja adalah Umat Allah yang
dipersatukan dalam kasih dan panggilan untuk menjadi tanda kesatuan manusia. “Allah tidak

136



memanggil manusia untuk hidup terpisah, melainkan untuk membentuk suatu umat yang mengenal Dia
dalam kebenaran dan mengabdi-Nya dalam kekudusan”. Dalam semangat
ini, Manghobasi menjadi perwujudan Gereja sebagai persekutuan umat Allah di mana tempat umat
saling menopang dan meneguhkan dalam iman serta pelayanan nyata. Dokumen Gaudium et Spes (no.
1 dan 24) menegaskan: “Sukacita dan harapan, duka dan kecemasan orang-orang zaman sekarang
adalah juga sukacita dan harapan, duka dan kecemasan para murid Kristus”. “Manusia tidak dapat
menemukan dirinya sendiri sepenuhnya kecuali melalui pemberian dirinya kepada orang lain”.
Semangat Manghobasi menggambarkan ajaran ini: identitas manusia dan komunitas ditemukan dalam
relasi kasih, pelayanan, dan pengorbanan.

Dengan demikian, manghobasi menjadi jembatan antara iman dan tindakan sosial.
Ensiklik Deus Caritas Est (Benediktus XVI, 2005) menegaskan bahwa kasih (carifas) merupakan inti
hakikat Gereja: “Kasih adalah tugas Gereja yang sama pentingnya dengan pewartaan Sabda dan
perayaan Sakramen.” (DCE, no. 22) Dengan melayani sesama secara
sukarela, manghobasi menghadirkan wajah Gereja yang hidup dari kasih dan untuk kasih. Praktik ini
menegaskan bahwa iman tanpa perbuatan kasih adalah mati (bdk. Yakobus 2:17). Ajaran Sosial Gereja
menekankan prinsip solidaritas, subsidiaritas, dan kesejahteraan bersama (bonum commune). Prinsip
ini sejalan dengan nilai-nilai dalam manghobasi, di mana setiap anggota masyarakat ikut bertanggung
jawab atas kesejahteraan sesamanya. Solidaritas diwujudkan dalam kebersamaan membantu tanpa
melihat status sosial. Subsidiaritas setiap orang mengambil bagian sesuai kemampuannya.
Kesejahteraan bersama tujuan akhirnya adalah membangun keseimbangan dan keharmonisan dalam
komunitas. Dalam terang ajaran Gereja, manghobasi dapat dipahami sebagai bentuk inkulturasi kasih
Kristiani. Tradisi ini tidak bertentangan, tetapi memperdalam perwujudan iman Katolik di tengah
budaya Batak Toba. Ia menjembatani antara iman (fides) dan tindakan sosial (caritas), membentuk
Gereja yang berakar dalam budaya lokal namun terbuka terhadap kasih universal Allah.

Manghobasi sebagai Cerminan Kasih Kristiani

Kasih dalam manghobasi merupakan perwujudan nyata dari ajaran Yesus tentang kasih yang
melayani. Tindakan ini selaras dengan sabda Yesus: “Aku datang bukan untuk dilayani, melainkan
untuk melayani” (Mrk 10:45). Dengan demikian, manghobasi menjadi bentuk pelayanan kasih
(diakonia) dalam kehidupan umat Katolik Batak Toba.

Manghobasi dan Makna Persekutuan Gereja

Gereja Katolik adalah persekutuan umat beriman yang saling menopang. Dalam manghobasi,
semangat communioterwujud melalui tindakan bersama, saling menanggung beban, dan
memperhatikan kebutuhan sesama (lih. Gal 6:2). Nilai-nilai ini menghidupkan semangat Gereja
sebagai keluarga Allah, di mana setiap anggota merasa memiliki tanggung jawab satu sama lain.

Inkulturasi Kasih dalam Budaya Batak Toba

Fenomena manghobasi menunjukkan bagaimana Injil berakar dalam budaya lokal. Proses ini
merupakan bentuk inkulturasi kasih, di mana nilai-nilai budaya dipadukan dengan semangat Injil tanpa
kehilangan identitas budaya maupun iman. Dengan demikian, manghobasi bukan hanya praktik sosial,
tetapi juga ekspresi iman Katolik yang berakar dalam tanah Batak. Dari hasil temuan dan pembahasan,
dapat disimpulkan bahwa manghobasi mengandung makna teologis sebagai: Perwujudan kasih Allah

137



dalam tindakan nyata. Sarana membangun persekutuan iman (communio) di tengah umat. Wujud
inkulturasi iman Katolik dalam budaya Batak Toba.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai Manghobasi dalam Batak Toba sebagai
Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam Gereja Katolik, diperoleh beberapa kesimpulan sebagai berikut:

1. Makna Manghobasi bagi Umat Katolik Batak Toba
Bagi umat Katolik Batak Toba, manghobasi bukan hanya kegiatan sosial atau kewajiban adat,
melainkan bentuk nyata kasih yang berakar pada nilai-nilai Kristiani. Tindakan saling
membantu, bekerja sama, dan menolong sesama dipahami sebagai panggilan iman untuk
mengasihi sebagaimana Kristus telah mengasihi umat-Nya.
Nilai manghobasi mencerminkan kasih tanpa pamrih, solidaritas, dan kepedulian terhadap
sesama sebagai wujud nyata dari perintah kasih Allah.

2. Manghobasi sebagai Ekspresi Kasih dan Persekutuan dalam Gereja Katolik
Praktik manghobasi menjadi sarana konkret umat Katolik Batak Toba dalam mewujudkan
kasih dan membangun persekutuan iman (communio). Melalui manghobasi, umat mengalami
kebersamaan, saling menanggung beban, dan memperkuat relasi antaranggota Gereja.
Dengan demikian, manghobasi menjadi cerminan hidup menggereja yang menampakkan
wajah Kristus di tengah masyarakat, di mana kasih Allah diwujudkan dalam pelayanan terhadap
sesama.

3. Nilai-Nilai  Teologis dalam  Manghobasi. Nilai  teologis yang terkandung
dalam manghobasi meliputi kasih sejati (caritas), solidaritas, pelayanan, dan persaudaraan
sejati. Semua nilai ini berakar dalam ajaran Gereja Katolik yang menekankan pentingnya kasih
dan persekutuan sebagai tanda kehadiran Allah di dunia.
Selain itu, manghobasi juga memperlihatkan proses inkulturasi iman Katolik dalam budaya
Batak Toba: budaya memberi bentuk pada iman, dan iman memberi makna rohani pada budaya.
Dalam hal ini, manghobasimenjadi jembatan antara Injil dan kehidupan nyata umat.

4. Relevansi Manghobasi bagi Kehidupan Gereja Masa Kini. Di tengah perubahan sosial dan arus
individualisme modern, nilai manghobasi tetap relevan sebagai dasar kehidupan kristiani yang
menekankan kebersamaan, kepedulian, dan pelayanan kasih. Gereja dapat menjadikan
semangat manghobasi sebagai inspirasi pastoral untuk memperkuat persekutuan umat dan
memperdalam penghayatan kasih Kristus dalam hidup sehari-hari.

5. Tradisi manghobasi dalam budaya Batak Toba merupakan ekspresi luhur dari nilai kasih,
kebersamaan, dan persekutuan. Ia menjadi jembatan antara budaya dan iman, antara adat dan
Injil. Dalam terang Gereja Katolik, manghobasi bukan hanya praktik sosial, melainkan
juga spiritualitas pelayanan wujud nyata dari kasih Kristiani yang membangun persekutuan
umat Allah.

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan di atas, beberapa saran yang dapat diajukan adalah
sebagai berikut: Umat diharapkan terus menghidupi semangat manghobasi sebagai bagian dari identitas
iman Katolik yang berakar pada kasih Kristus. Manghobasi perlu dimaknai bukan hanya sebagai
warisan budaya, tetapi juga sebagai bentuk pelayanan kasih dan pengamalan Injil di tengah masyarakat.
Gereja  diharapkan  dapat mengembangkan  program pastoral yang menumbuhkan
semangat manghobasi sebagai wujud konkret communio. Nilai-nilai manghobasi dapat diintegrasikan
dalam kegiatan kategorial (OMK, lingkungan, kelompok doa, dan karya sosial) agar umat semakin
memahami arti kasih yang melayani. Nilai manghobasi dapat dimasukkan dalam pendidikan iman dan

138



katekese umat, terutama dalam pembinaan iman anak dan remaja. Dengan demikian, generasi muda
Batak Toba dapat memahami bahwa budaya dan iman bukan hal yang terpisah, melainkan saling
memperkaya dalam hidup beriman Katolik. Penelitian ini dapat dikembangkan lebih lanjut dengan
pendekatan teologis-pastoral atau studi komparatif antar suku untuk memperkaya pemahaman tentang
inkulturasi iman dalam Gereja Katolik. Penelitian mendalam juga dapat dilakukan mengenai bagaimana
nilai manghobasi memengaruhi dinamika sosial dan pelayanan pastoral di tingkat paroki.

DAFTAR PUSTAKA

A. Sumber Teologis dan Gerejawi
Benediktus XVI. (2005). Deus Caritas Est (Allah Adalah Kasih). Vatikan: Libreria Editrice Vaticana.

Konsili Vatikan II. (1965). Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa). Dalam Dokumen Konsili Vatikan
1I. Jakarta: Dokpen KWI.

Konsili Vatikan I1. (1965). Gaudium et Spes (Sukacita dan Harapan). Dalam Dokumen Konsili Vatikan
11 Jakarta: Dokpen KWI.

Pontifical Council for Justice and Peace. (2004). Compendium of the Social Doctrine of the
Church. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana.

Yohanes Paulus II. (1990). Redemptoris Missio. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana.

Kitab Suci Perjanjian Baru. (2016). Alkitab Katolik. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia & KWI.

B. Sumber Budaya dan Kontekstual
Br. Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak. Medan: Yayasan Pustaka

Batak.

Sianipar, R. (2015). Dalihan Na Tolu: Filosofi Sosial Budaya Batak Toba. Y ogyakarta: Kanisius.

Hutagalung, R. (2012). Nilai-Nilai Kekerabatan dalam Budaya Batak Toba. Medan: Universitas HKBP
Nommensen Press.

Lumbantobing, T. (2018). Kebersamaan dalam Budaya Batak: Sebuah Kajian Sosial dan
Religius. Jakarta: Obor.

Manalu, P. (2010). Kearifan Lokal Batak Toba dan Relevansinya bagi Pendidikan Nilai. Medan: Bina
Media Perintis.

C. Sumber Teologi Kontekstual
Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. Maryknoll, NY: Orbis Books.

Schreiter, R. J. (1985). Constructing Local Theologies. Maryknoll, NY: Orbis Books.

Wijoyo, Y. (2014). Teologi Kontekstual di Asia: Iman dalam Dialog dengan Budaya. Yogyakarta:
Kanisius.

Hardawiryana, R. (1986). Inkulturasi: Iman yang Menjadi Budaya. Y ogyakarta: Kanisius.

D. Sumber Metodologi Penelitian
Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five

Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

van Manen, M. (2016). Phenomenology of Practice: Meaning-Giving Methods in Phenomenological
Research and Writing. New York: Routledge.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: Remaja Rosdakarya.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

139



E. Sumber Tambahan (Relevan untuk Konteks Pastoral dan Sosial)
Dister, N. (2004). Teologi Sistematika I: Allah, Yesus Kristus, dan Roh Kudus. Yogyakarta: Kanisius.

Ratzinger, J. (2007). Jesus of Nazareth. New York: Doubleday.

Sinaga, B. (2020). Kekatolikan dan Budaya Batak: Inkulturasi dalam Kehidupan Iman. Medan: UHN
Press.

Tumbelaka, M. (2013). Pelayanan dan Solidaritas Sosial dalam Gereja Katolik. Jakarta: Obor.

Hutabarat, P. (2020). Budaya Batak Toba dan Tantangan Modernisasi: Perspektif Sosial-Religius.
Medan: Unika Press.

Siahaan, J. (2005). Dalihan Na Tolu: Sistem Sosial Budaya Batak Toba. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi
Tradisi Lisan.

Simanjuntak, R. (2014). Fungsi Sosial Upacara Adat Batak Toba dalam Perspektif Antropologi
Budaya. Medan: Universitas Sumatera Utara Press.

Yohanes, R. (2018). Inkulturasi Iman Katolik dalam Budaya Batak Toba. Y ogyakarta: Kanisius.

Hutabarat, P. (2020). Budaya Batak Toba dan Tantangan Modernisasi: Perspektif Sosial-Religius.
Medan: Unika Press.

Lumban Gaol, S. (2018). Pelayanan dan Inkulturasi dalam Gereja Katolik Indonesia. Yogyakarta:
Kanisius.

Rahardjo, A. (2016). Inkulturasi Iman Katolik di Nusantara: Telaah Teologis dan Pastoral. Jakarta:
Obor.

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi
Tradisi Lisan.

Widyapranawa, S. (2015). Liturgi dan Budaya Lokal: Inkulturasi dalam Gereja Katolik Indonesia.
Yogyakarta: Kanisius.

Sianipar, R. (2015). Dalihan =~ Na  Tolu: Filosofi  Sosial = Budaya  Batak  Toba.
Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak.

Sianipar, R.  (2015). Dalihan =~ Na  Tolu:  Filosofi  Sosial  Budaya  Batak  Toba.
Simanjuntak, B. (2006). Gotong Royong dalam Perspektif Budaya Batak.

140



