Borneo Review

Jurnal Lintas Agama dan Budaya e-ISSN: 2830-5159
Volume 4 No. 2 Desember 2025 (61-71)

TRADISI MARHATA SINAMOT DALAM ADAT PERKAWINAN
BATAK TOBA: KAJIAN SOSIOLOGI AGAMA DAN PANDANGAN
GEREJA KATOLIK

Yanto Sandy Tjang!”, Herkulana Mekarryani Soeryamassoka?,
Yosephin Metauli Situmorang®, Vensius Rico Novi Andry?,
Theresia Lina Iswaraningsih®, Victoria Julianti Siska Ubeq®,
¢ Program Studi Magister Teologi Katolik, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak

12,345,

*Email korespondensi: ystjangl7766@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mengkaji makna dan fungsi tradisi Marhata Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba
serta relasinya dengan ajaran Gereja Katolik dalam kerangka sosiologi agama. Menggunakan pendekatan
kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka, penelitian ini merujuk pada pemikiran Durkheim, Weber, Marx, dan
Berger serta dokumen Gereja mengenai inkulturasi. Hasil analisis menunjukkan bahwa Marhata Sinamot
berfungsi sebagai ritus yang memperkuat integrasi sosial dan kohesi kekerabatan (Durkheim). Tradisi ini juga
mencerminkan tindakan yang didorong oleh nilai moral dan pertimbangan status sosial keluarga (Weber). Dari
perspektif Marx, sinamot mempertahankan relasi ekonomi dan pola distribusi sumber daya dalam masyarakat.
Sementara itu, Berger menyoroti perannya dalam membentuk konstruksi realitas sosial yang memberi legitimasi
simbolik terhadap struktur kekerabatan. Meskipun mengapresiasi nilai positif tradisi ini seperti penghormatan
terhadap martabat perempuan, tanggung jawab keluarga, dan solidaritas sosial. Gereja Katolik menegaskan
bahwa sinamot tidak menentukan keabsahan sakramen perkawinan. Kesimpulan penelitian menyatakan bahwa
Marhata Sinamot tetap relevan secara budaya dan religius apabila dijalankan secara proporsional sesuai ajaran
Gereja. Rekomendasi praktis meliputi katekese pra-nikah, dialog dengan tokoh adat, penyusunan pedoman
liturgi berinkulturasi, dan pemberdayaan ekonomi keluarga agar tradisi ini mendukung penguatan iman dan
pelestarian identitas budaya Batak Toba dalam konteks masyarakat modern.

Kata kunci: Batak Toba, Gereja Katolik, Inkulturasi, Marhata Sinamot, Sosiologi Agama.

Abstract

This study examines the meaning and function of the Marhata Sinamot tradition in Batak Toba customary
marriage and its relationship with Catholic teaching within the framework of the sociology of religion. Using a
qualitative-descriptive approach through literature study, it draws on the thought of Durkheim, Weber, Marx,
and Berger, as well as Church documents on inculturation. The findings show that Marhata Sinamot functions
as a rite that reinforces social integration and kinship cohesion (Durkheim), and reflects actions driven by moral
values and family social status (Weber). From Marx’s perspective, sinamot maintains economic relations and
resource distribution patterns, while Berger highlights its role in shaping the social construction of reality that
provides symbolic legitimacy to kinship structures. Although recognizing positive values such as respect for
women’s dignity, family responsibility, and social solidarity, the Catholic Church emphasizes that sinamot does
not determine the validity of the sacrament of marriage. The study concludes that Marhata Sinamot remains
culturally and religiously relevant when practiced proportionally in line with Church teaching.
Recommendations include pre-marital catechesis, dialogue with customary leaders, inculturated liturgical
guidelines, and family economic empowerment to support faith formation and the preservation of Batak Toba
cultural identity in modern society.

Key words: Batak Toba, Catholic Church, Inculturation, Marhata Sinamot, Sociology of Religion.

61



PENDAHULUAN

Sebagai salah satu institusi sosial paling kuno dan mendasar, perkawinan tidak sekadar
mengatur hubungan antar-personal, melainkan juga menjadi instrumen pewarisan nilai budaya,
religius, dan norma masyarakat. Dalam masyarakat Batak Toba, adat perkawinan menempati posisi
yang sangat kuat dan tetap dijaga keberlangsungannya meskipun menghadapi tantangan arus
modernisasi dan transformasi sosial. Salah satu komponen utama dalam rangkaian adat tersebut adalah
Marhata Sinamot, yakni proses perundingan antara keluarga calon mempelai laki-laki dan keluarga
calon mempelai perempuan untuk menetapkan jumlah sinamot atau “mahar” yang diberikan kepada
pihak keluarga perempuan (Nainggolan & Harahap, 2025). Sinamot tidak sekadar dimaknai sebagai
transaksi ekonomi, melainkan sebagai simbol penghargaan terhadap martabat perempuan, wujud
tanggung jawab calon mempelai laki-laki, serta kehormatan keluarga besar yang terlibat. Dengan
demikian, Marhata Sinamot merupakan bagian integral dari struktur sosial, sistem kekerabatan, dan
identitas budaya masyarakat Batak Toba (Silaban et al., 2024).

Sebagai praktik sosial, Marhata Sinamot mengandung dimensi simbolik yang menegaskan
posisi Dalihan Na Tolu (hula-hula, dongan tubu, dan boru) dalam pengambilan keputusan dan
distribusi peran dalam keluarga besar. Penelitian mutakhir mengenai pernikahan adat Batak Toba
menunjukkan bahwa sinamot berfungsi untuk memperkuat solidaritas kekerabatan, menjaga
kehormatan keluarga, dan mengafirmasi status sosial, sekaligus menjadi mekanisme redistribusi
ekonomi dalam komunitas. Namun, beberapa studi juga mengungkap bahwa besaran sinamot dan
proses perundingannya dapat memunculkan ketegangan, misalnya ketika tuntutan sinamot dianggap
terlalu tinggi sehingga menunda pernikahan atau membebani pihak laki-laki secara finansial. Hal ini
menunjukkan adanya tarik-menarik antara ideal budaya, kehormatan, dan realitas ekonomi
kontemporer dalam masyarakat Batak Toba (Nia Syernicova, Nikita Christine, Gracia Verbyna,
2025).

Kajian linguistik dan komunikasi pada upacara adat Batak Toba menegaskan bahwa marhata
sinamot adalah arena negosiasi yang sangat diatur oleh bahasa, metafora, dan ungkapan adat, sehingga
setiap pihak menjaga kehormatan sambil memperjuangkan kepentingan keluarga. Proses tawar-
menawar, pemberian alasan, dan penggunaan istilah-istilah adat merefleksikan struktur kuasa, norma
gender, dan etika bermusyawarah dalam budaya Batak Toba. Dengan demikian, Marhata Sinamot
tidak hanya penting secara ekonomi, tetapi juga menjadi ruang performatif di mana identitas,
kehormatan, dan relasi antar-marga dikonstruksi dan dipertahankan (Pakpahan, 2023).

Sebaliknya, Gereja Katolik memahami perkawinan bukan hanya semata kontrak sosial, tetapi
sebagai sakramen yang bersifat sakral dan mengikat sepanjang hidup. Liturgi perkawinan Katolik
menekankan kebebasan para calon mempelai, kesetaraan martabat, kesucian janji, serta keterbukaan
terhadap kehidupan baru (Nona et al, 2022). Sejak Konsili Vatikan II hingga seruan apostolik Ecclesia
in Asia (Yohanes Paulus II, 1999), Gereja Katolik menegaskan urgensi inkulturasi, yakni proses
pewartaan iman yang mengintegrasikan serta menghargai nilai-nilai budaya lokal sembari
memurnikan unsur-unsur yang tidak selaras dengan Injil. Dalam ranah budaya Batak Toba,
pemahaman yang mendalam terhadap makna dan fungsi Marhata Sinamot menjadi landasan penting
bagi Gereja untuk mengambil kebijakan pastoral dan menyusun pedoman resmi Gereja (Keuskupan
Agung Medan, 2020; Manullang & Endi, 2025).

Interaksi antara adat Batak Toba dan ajaran Katolik menghasilkan dinamika yang khas. Di
satu pihak, adat menjadi sumber identitas dan kebanggaan umat Katolik Batak Toba; di pihak lain,
Gereja membawa norma sakramental yang bersifat universal. Kondisi tersebut meniscayakan adanya
negosiasi nilai dan penyesuaian praktik agar adat tidak kehilangan esensinya dan iman Katolik tetap
terjaga. Proses dialog antara adat dan iman inilah yang disebut inkulturasi (Hutauruk, 2019). Dalam

62



kerangka sosiologi agama, fenomena ini penting karena memperlihatkan bagaimana tradisi dan agama
saling berinteraksi, mempengaruhi, dan membentuk struktur sosial serta pola perilaku umat. Bertolak
dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan mengkaji makna dan fungsi tradisi Marhata
Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba serta relasinya dengan ajaran Gereja Katolik dalam
kerangka sosiologi agama. Kajian ini diharapkan memberi kontribusi terhadap pengembangan
literatur sosiologi agama di Indonesia sekaligus menjadi masukan bagi perumusan kebijakan pastoral
Gereja Katolik di wilayah berbudaya Batak Toba.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan landasan konseptual
sosiologi agama, mengingat fokus kajiannya tertuju pada makna, nilai, dan praktik sosial-
keagamaan yang bersifat kontekstual dan tidak dapat diukur secara kuantitatif. Pendekatan ini
memungkinkan analisis mendalam terhadap interaksi antara tradisi Marhata Sinamot dan ajaran
Gereja Katolik, termasuk aspek sosial, religius, dan kultural yang saling terkait. Dalam
pembangunan kerangka konseptual, penelitian ini terlebih dahulu melakukan stdudi pustaka
terhadap teori-teori klasik maupun kontemporer dalam sosiologi agama. Pemikiran Emile
Durkheim dimanfaatkan untuk menganalisis fungsi integratif agama dalam memperkuat solidaritas
kolektif masyarakat. Perspektif Max Weber digunakan untuk menyoroti makna subjektif dan
pertimbangan moral yang mendasari tindakan sosial terkait praktik Marhata Sinamot. Pendekatan
Karl Marx memberikan wawasan mengenai dimensi ekonomi-politik tradisi tersebut, sedangkan
teori Peter L. Berger digunakan untuk memahami bagaimana agama dan adat membentuk serta
mempertahankan realitas sosial melalui legitimasi transendental.

Selain literatur sosiologi agama, penelitian ini juga menelaah sumber-sumber yang
membahas adat Batak Toba, khususnya praktik Marhata Sinamot, serta dokumen Gereja Katolik
terkait inkulturasi. Telaah ini mencakup upaya Gereja dalam mengintegrasikan unsur-unsur budaya
lokal ke dalam kehidupan iman, sambil menyeleksi praktik-praktik yang sesuai dengan ajaran
Katolik. Pendekatan ini memungkinkan analisis menyeluruh terhadap Marhata Sinamot, mulai dari
makna simbolik, fungsi sosial-religius, hingga relevansinya dalam konteks pastoral Katolik.
Kombinasi deskriptif kualitatif dan studi pustaka memberikan pemahaman mendalam tentang
interaksi adat dan agama serta pengaruhnya terhadap struktur sosial dan pola perilaku masyarakat
Batak Toba.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Teori Sosiologi Agama

Dalam tradisi kajian sosiologi agama, agama tidak hanya dipahami sebagai sistem
kepercayaan yang bersifat personal, melainkan sebagai fenomena sosial yang kompleks, sarat nilai,
makna, dan fungsi dalam kehidupan masyarakat. Perspektif ini menekankan bahwa keberagamaan
tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-budaya, karena ritus, simbol, dan struktur keyakinan yang
dimiliki oleh individu sesungguhnya dibentuk, dipelihara, dan direproduksi melalui interaksi sosial.
Emile Durkheim (1995) secara klasik menegaskan peran sentral agama dalam menciptakan dan
menjaga solidaritas kolektif. Melalui ritual-ritual bersama, simbol-simbol sakral, dan kepercayaan
kolektif, agama mengintegrasikan individu ke dalam suatu kesadaran bersama yang menjadi landasan
keteraturan moral masyarakat. Dengan demikian, agama tidak semata-mata mengatur hubungan
manusia dengan yang transendental, tetapi juga berfungsi sebagai institusi sosial yang menjaga
integrasi, stabilitas, dan kelangsungan norma-norma yang mengikat komunitas.

63



Berbeda dengan Durkheim yang lebih menitikberatkan fungsi kolektif agama, Max Weber
(2002) menawarkan perspektif interpretatif dengan menyoroti pentingnya makna subjektif yang
melandasi tindakan keagamaan. Melalui pendekatan Verstehen (pemahaman interpretatif atas
tindakan sosial), Weber berupaya mengungkap motivasi-motivasi religius yang mengarahkan perilaku
individu dan kelompok serta dampaknya terhadap struktur sosial. Dalam karya monumentalnya, The
Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, Weber memperlihatkan bagaimana ajaran-ajaran
keagamaan tertentu, khususnya etika Protestan, mampu melahirkan etos kerja, disiplin, dan
rasionalitas ekonomi yang berkontribusi pada lahirnya kapitalisme modern. Pandangan ini
menempatkan agama bukan sekadar sebagai mekanisme konservasi sosial, tetapi juga sebagai
kekuatan yang mampu memicu perubahan sosial, kultural, dan ekonomi yang luas.

Sementara itu, Karl Marx (1977) mengajukan analisis kritis dengan menempatkan agama
dalam kerangka materialisme historis. Bagi Marx, agama merupakan refleksi dari kondisi material
dan struktur kelas yang eksis dalam masyarakat. Ia terkenal dengan ungkapan bahwa agama adalah
“candu masyarakat” karena berfungsi menenangkan penderitaan kelas tertindas sekaligus
mempertahankan tatanan sosial yang menindas. Dalam perspektif superstruktur, agama dianggap
ditentukan oleh basis ekonomi sehingga perubahan dalam sistem produksi dan distribusi kekayaan
akan mengakibatkan transformasi dalam bentuk, peran, dan legitimasi agama itu sendiri. Dengan
demikian, Marx memandang agama bukan sebagai faktor independen yang menciptakan struktur
sosial, melainkan sebagai produk kondisi ekonomi dan relasi kekuasaan yang ada.

Lebih lanjut, Peter L. Berger (1967) menghadirkan pendekatan yang lebih fenomenologis
dengan menitikberatkan agama sebagai proses sosial yang berfungsi menciptakan, memelihara, dan
mentransmisikan makna dunia. Melalui mekanisme eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi,
agama menghadirkan suatu nomos (tatanan makna) yang memberikan legitimasi transendental bagi
realitas sosial sehingga tampak wajar dan diterima oleh para anggotanya. Dalam karyanya, The Sacred
Canopy, Berger menguraikan bagaimana agama menopang keberlangsungan tatanan sosial melalui
legitimasi sakralnya. Namun, ia juga menekankan bahwa modernisasi, rasionalisasi, dan sekularisasi
berpotensi melemahkan otoritas agama serta memunculkan pluralisme keagamaan, yang pada
gilirannya menantang kemapanan otoritas tradisional agama.

Keempat pemikiran ini secara keseluruhan memperlihatkan keragaman cara pandang
sosiologis mengenai agama. Durkheim menekankan peran agama dalam memperkuat solidaritas
sosial dan menjaga keteraturan kolektif; Weber menunjukkan potensi agama dalam membentuk etos
ekonomi dan mendorong perubahan sosial; Marx memandang agama sebagai refleksi kondisi material
sekaligus alat legitimasi struktur kelas; sedangkan Berger menyoroti agama sebagai penyedia makna
dunia yang secara terus-menerus dibentuk dan dinegosiasikan dalam konteks sosial. Dengan kata lain,
agama dalam perspektif sosiologi bukanlah entitas yang statis, melainkan fenomena dinamis yang
memainkan berbagai fungsi, mulai dari penguatan integrasi sosial hingga pembentukan nilai-nilai
yang dapat menggerakkan perubahan budaya, ekonomi, dan politik dalam masyarakat.

Tradisi Marhata Sinamot

Dalam konteks masyarakat Batak Toba, Marhata Sinamot menempati posisi yang sangat
signifikan sebagai salah satu tahapan utama dalam rangkaian prosesi perkawinan adat. Tradisi ini
bukan sekadar prosedur teknis yang bersifat administratif atau transaksi ekonomi semata, melainkan
mengandung makna simbolik, sosial, dan religius yang mendalam. Secara etimologis, istilah marhata
merujuk pada aktivitas “berbicara,” “berdialog,” atau “bermusyawarah,” sedangkan sinamot berarti
“harta” atau “mahar” yang menjadi simbol penghargaan dalam konteks perkawinan adat Batak Toba.
Dengan demikian, Marhata Sinamot secara harfiah mengacu pada proses musyawarah adat yang

64



berorientasi pada penetapan sinamot, yakni sejumlah harta atau uang yang diserahkan oleh pihak laki-
laki kepada keluarga pihak perempuan sebagai wujud penghormatan, tanggung jawab sosial, serta
pengakuan terhadap martabat dan nilai perempuan dalam sistem kekerabatan Batak Toba (Nainggolan
& Harahap, 2025; Silaban et al., 2024).

Pelaksanaan Marhata Sinamot umumnya dilakukan sebelum berlangsungnya upacara
perkawinan adat secara resmi. Tahap ini tidak hanya mempertemukan kedua keluarga inti, tetapi juga
melibatkan kehadiran kerabat yang lebih luas sesuai dengan prinsip dalihan na tolu, yakni struktur
kekerabatan yang menjadi basis interaksi sosial dan moral masyarakat Batak Toba. Kehadiran kerabat
luas dalam musyawarah ini memperlihatkan bahwa pernikahan adat bukanlah peristiwa yang bersifat
individual, melainkan peristiwa kolektif yang mengikat dua kelompok kekerabatan dalam jalinan
sosial baru. Negosiasi mengenai besaran sinamot yang dilakukan tidak hanya dipengaruhi oleh
pertimbangan ekonomi atau kemampuan finansial pihak laki-laki, melainkan juga mempertimbangkan
status sosial, tingkat pendidikan, reputasi moral, dan prestise keluarga pihak perempuan. Oleh sebab
itu, Marhata Sinamot memiliki fungsi yang jauh lebih luas dibandingkan transaksi material semata;
ia berperan memperkuat jaringan kekerabatan, membangun solidaritas kolektif, serta mereproduksi
nilai-nilai sosial dan adat yang mengikat komunitas (Manullang & Endi, 2025).

Dilihat dari perspektif sosiologi agama, Marhata Sinamot dapat dipahami sebagai institusi
adat yang sarat nilai religius sekaligus nilai sosial. Ia bukan hanya berfungsi sebagai sarana legalitas
adat bagi penyelenggaraan perkawinan, tetapi juga memuat simbol-simbol penghormatan, legitimasi
moral, dan nilai-nilai kolektif yang menyatukan serta mengukuhkan keluarga besar kedua mempelai.
Melalui ritus ini, nilai-nilai kultural dan keagamaan direproduksi dan ditransmisikan kepada generasi
berikutnya, sehingga tradisi tersebut tidak hanya menjadi peristiwa adat, melainkan juga wahana
pendidikan nilai dan pembentukan identitas kolektif masyarakat Batak Toba. Dalam konteks
kontemporer, Marhata Sinamot menunjukkan kemampuan adaptasi terhadap perubahan sosial. Meski
bentuk dan jumlah sinamot mengalami penyesuaian akibat pengaruh modernisasi, urbanisasi, dan
dinamika ekonomi, esensi simbolik serta fungsinya sebagai mekanisme reproduksi budaya tetap
bertahan. Tradisi ini tetap dipandang penting karena mengandung nilai penghargaan, tanggung jawab,
dan solidaritas yang tidak lekang oleh waktu. Gereja Katolik di wilayah Batak Toba pun berupaya
membaca secara cermat makna sosial-teologis dari tradisi Marhata Sinamot sebelum menyusun
pedoman pastoral resmi yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika masyarakat modern
(Nainggolan & Harahap, 2025; Keuskupan Agung Medan, 2020).

Dengan demikian, Marhata Sinamot bukanlah sekadar ritual adat perkawinan yang bersifat
formalistik, tetapi merupakan praktik sosial-religius yang berperan mengukuhkan identitas kolektif
masyarakat Batak Toba. Ia menjadi ruang negosiasi antara nilai-nilai tradisional dengan tuntutan
perubahan sosial yang terus berlangsung, sekaligus menjembatani kepentingan adat, agama, dan
dinamika masyarakat kontemporer. Dalam perspektif ini, Marhata Sinamot tampil sebagai institusi
sosial yang dinamis, yang terus-menerus memelihara integrasi kekerabatan sambil beradaptasi dengan
realitas baru, sehingga relevansinya tetap terjaga di tengah arus transformasi budaya yang lebih luas.

Tradisi Marhata Sinamot dalam Perspektif Sosiologi Agama

Dalam kerangka pemikiran Emile Durkheim (1995), Marhata Sinamot dapat dipahami
sebagai salah satu ritus sosial yang memainkan fungsi integratif di dalam masyarakat Batak Toba.
Ritus ini tidak hanya mengatur relasi antara pihak laki-laki dan perempuan yang hendak menikah,
tetapi juga menegaskan keterikatan dan partisipasi seluruh jaringan kekerabatan yang lebih luas.
Proses musyawarah yang melibatkan kerabat besar tersebut menghadirkan suasana “collective
effervescence” (kegairahan kolektif), di mana simbol-simbol adat, nilai penghargaan terhadap

65



perempuan, dan status sosial keluarga secara bersama-sama dihayati serta diteguhkan. Dengan cara
demikian, Marhata Sinamot berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial: memperkuat identitas
kelompok Batak Toba melalui peneguhan norma adat, menumbuhkan solidaritas di antara marga dan
pihak-pihak yang terlibat, dan sekaligus menegaskan perbedaan status dan peran dalam sistem
kekerabatan tanpa memicu konflik terbuka. Dalam perspektif Durkheim, ritus semacam ini menjadi
penting sebagai penyangga kohesi sosial di tengah arus perubahan. Bahkan ketika nilai-nilai modern
mulai menggeser praktik adat, Marhata Sinamot tetap mempertahankan perannya sebagai penopang
integrasi komunitas Batak Toba melalui simbol-simbol sakralnya (Nainggolan & Harahap, 2025;
Silaban et al., 2024).

Apabila dibaca melalui kerangka Max Weber (2002), Marhata Sinamot tidak hanya dipahami
sebagai kewajiban adat yang bersifat turun-temurun, tetapi juga sebagai tindakan sosial yang sarat
makna subyektif. Dari sisi tindakan tradisional (traditional action), Marhata Sinamot merupakan
warisan budaya yang direproduksi lintas generasi. Dari sisi tindakan nilai-rasional (value-rational
action), pihak keluarga laki-laki dan perempuan melakukan musyawarah dengan pertimbangan moral
dan adat yang diyakini benar, bukan semata karena motif ekonomi. Dimensi status sosial pun terpantul
dalam besar kecilnya sinamot yang disepakati, yang sekaligus menjadi penanda prestise dan posisi
sosial kedua keluarga. Dengan demikian, Marhata Sinamot dapat dianalisis sebagai praktik yang
mempertemukan dimensi ekonomi, nilai, dan status sosial, yang sejalan dengan kerangka Weber
tentang hubungan antara agama, etika, dan tindakan sosial (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et
al., 2024). Weber juga mengingatkan bahwa pemaknaan subyektif dan motivasi nilai suatu tindakan
dapat mengalami perubahan seiring modernisasi. Dalam konteks ini, Marhata Sinamot cenderung
mengalami proses rasionalisasi, misalnya melalui penyesuaian nominal atau prosedur, namun tetap
mempertahankan makna simboliknya sebagai pengikat kekerabatan dan peneguh status sosial.

Sementara itu, pendekatan Karl Marx (1977) memungkinkan pembacaan yang lebih kritis
terhadap dimensi ekonomi-politik di balik Marhata Sinamot. Praktik ini tidak hanya merupakan ritual
budaya, tetapi juga mekanisme reproduksi relasi sosial-ekonomi. Sinamot sebagai “tanda
penghargaan” yang diberikan pihak laki-laki kepada keluarga perempuan dapat dibaca sebagai bentuk
komodifikasi relasi perkawinan, di mana perempuan dan jaringan kekerabatan memperoleh nilai tukar
baik simbolik maupun material. Proses musyawarah yang melibatkan negosiasi kerabat luas
memperlihatkan adanya pertukaran sumber daya sekaligus peneguhan status sosial keluarga. Dalam
perspektif Marxian, fenomena ini mencerminkan bagaimana basis ekonomi (relasi produksi,
distribusi, dan kepemilikan sumber daya) membentuk nilai dan norma adat sebagai bagian dari
superstruktur (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et al., 2024). Oleh karena itu, adat seperti
Marhata Sinamot dapat berfungsi melanggengkan status quo, yaitu dominasi kelompok yang
memiliki modal lebih besar, sekaligus menjadi arena potensial bagi konflik atau perubahan sosial jika
muncul kritik terhadap distribusi sumber daya yang dianggap tidak adil. Analisis Marxian tidak
menafikan dimensi religius atau kultural tradisi ini, tetapi menyoroti aspek ekonomi-politik yang
tersirat di dalamnya.

Lebih jauh lagi, perspektif Peter L. Berger (1967) menawarkan pembacaan fenomenologis
terhadap Marhata Sinamot sebagai realitas sosial yang dikonstruksi dan dipelihara. Pada tahap
cksternalisasi, nilai penghargaan terhadap martabat perempuan dan keluarga diwujudkan dalam
bentuk sinamot; pada tahap obyektivasi, tradisi Marhata Sinamot dilembagakan menjadi aturan adat
yang dianggap wajar dan “given” oleh masyarakat; sedangkan pada tahap internalisasi, nilai-nilai
tersebut diserap individu sejak masa kanak-kanak sehingga pelaksanaan Marhata Sinamot dirasakan
sebagai kewajiban moral dan simbol identitas kolektif. Dalam konteks modernisasi, Berger (1999)
juga menyoroti pluralisme dan desekularisasi. Tradisi Marhata Sinamot dapat mengalami

66



reinterpretasi: nilai ekonominya mungkin dinegosiasi ulang, tetapi simbol sakral dan makna sosialnya
tetap menjadi penopang identitas kolektif masyarakat Batak Toba. Dengan demikian, dalam kerangka
Berger, Marhata Sinamot bukan semata praktik adat, tetapi juga mekanisme konstruksi dan
pemeliharaan realitas sosial yang memberi legitimasi pada struktur kekerabatan dan solidaritas
kelompok (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et al., 2024).

Secara keseluruhan, keempat perspektif ini menunjukkan bahwa Marhata Sinamot adalah
fenomena sosial-religius yang multi-dimensional. la sekaligus merupakan ritus integrasi (Durkheim),
tindakan sosial sarat nilai dan status (Weber), mekanisme reproduksi relasi ekonomi-politik (Marx),
dan proses konstruksi serta pemeliharaan realitas sosial (Berger). Tradisi ini dengan demikian bukan
hanya menjembatani nilai-nilai adat dengan perubahan modern, tetapi juga memelihara identitas
kolektif dan solidaritas masyarakat Batak Toba di tengah dinamika sosial kontemporer.

Pandangan Gereja Katolik Tentang Tradisi Marhata Sinamot

Gereja Katolik memandang praktik Marhata Sinamot melalui kacamata inkulturasi, yaitu
sebuah proses reflektif-teologis yang bertujuan mengintegrasikan unsur-unsur budaya lokal ke dalam
kehidupan iman tanpa mengubah esensi ajaran Katolik. Inkulturasi dalam pengertian Gereja bukan
sekadar penerimaan tradisi setempat secara lahiriah, melainkan usaha sadar untuk menyaring,
mengkristenkan, dan memaknai kembali unsur budaya yang dinilai positif agar dapat menjadi sarana
pewartaan Injil dan pendalaman iman umat. Dokumen-dokumen resmi Gereja universal, seperti Fidei
Donum (Pius XII, 1957) dan Ecclesia in Asia (Yohanes Paulus II, 1999), memberikan dorongan
eksplisit kepada Gereja lokal untuk menghargai kekayaan budaya masyarakatnya, memilih unsur yang
selaras dengan nilai-nilai Kristiani, dan menggunakannya sebagai wahana evangelisasi.

Dalam konteks lokal, Keuskupan Agung Medan (2020) menegaskan bahwa adat Batak,
termasuk Marhata Sinamot, menyimpan nilai-nilai luhur yang dapat memperkaya kehidupan beriman
umat Katolik. Nilai-nilai tersebut antara lain penghormatan terhadap martabat perempuan, kesetiaan
dan komitmen dalam membangun rumah tangga, serta semangat solidaritas sosial yang menjadi ciri
khas kekerabatan Batak Toba. Dalam pandangan Gereja, nilai-nilai ini dapat dipertahankan dan
dikembangkan karena selaras dengan ajaran Kristiani tentang martabat manusia, kesetiaan
perkawinan, dan cinta kasih sosial. Akan tetapi, Gereja juga menegaskan bahwa keberadaan sinamot
bukanlah syarat mutlak bagi keabsahan sakramen perkawinan. Kitab Hukum Kanonik pada Kanon
1057 dengan jelas menyatakan bahwa sakramen perkawinan lahir dari persetujuan bebas kedua
mempelai (Kitab Hukum Kanonik, 2004). Dengan demikian, sinamot ditempatkan pada posisi kultural
dan fakultatif: ia boleh ada sebagai tanda penghormatan dan tanggung jawab sosial, tetapi tanpa
sinamot pun perkawinan tetap sah secara kanonik asalkan terpenuhi syarat iman dan tata liturgi (Gaol
et al., 2024).

Gereja Katolik juga memberi catatan etis yang serius mengenai praktik sinamot. Penetapan
jumlah sinamot tidak boleh menjadi beban ekonomi yang memberatkan dan berpotensi menimbulkan
ketidakadilan atau diskriminasi. Apabila nominal sinamot terlalu tinggi sehingga mempersulit calon
mempelai laki-laki atau keluarganya, praktik tersebut dapat bertentangan dengan prinsip keadilan
sosial, kesejahteraan keluarga, dan semangat kasih Kristiani yang diajarkan Gereja (Marbun et al.,
2023). Oleh karena itu, Gereja mendorong umat untuk memandang sinamot bukan sebagai syarat
mutlak sakramen, melainkan sebagai simbol penghormatan yang sifatnya fleksibel dan dapat
disesuaikan dengan kondisi konkret umat.

Dalam semangat inkulturasi sejati, Gereja Katolik berupaya mengarahkan umat untuk
mempertahankan nilai-nilai positif Marhata Sinamot sambil menyesuaikannya dengan dinamika
sosial, ekonomi, dan budaya kontemporer agar tetap relevan dan tidak menimbulkan eksklusi

67



ekonomi. Inkulturasi tidak hanya berarti “mengizinkan” suatu praktik adat berlangsung, tetapi juga
menuntut proses penafsiran ulang dan pembaruan terus-menerus agar unsur budaya tersebut sungguh
menjadi sarana pewartaan Injil, pembentukan iman, dan penguatan komunitas Kristiani. Dengan
pendekatan ini, Gereja Katolik berusaha menghadirkan sakramen perkawinan yang sakral sekaligus
kontekstual, yakni memadukan unsur iman dan budaya lokal secara harmonis dan proporsional.

Dengan demikian, Marhata Sinamot dalam pandangan Gereja Katolik tidak hanya diterima
sebagai adat yang boleh dipraktikkan, tetapi juga dimaknai kembali sebagai instrumen membangun
komunitas iman yang adil, penuh kasih, serta berakar pada identitas lokal Batak Toba. Inkulturasi
menjadikannya bukan sekadar tradisi yang dibiarkan hidup berdampingan dengan iman, tetapi sebagai
titik temu kreatif antara nilai-nilai Injili dan kekayaan budaya Batak Toba. Dalam kerangka pastoral
ini, sakramen perkawinan Katolik tetap memelihara kesakralannya sambil menjawab dinamika
masyarakat modern, sehingga umat dapat mengalami perkawinan bukan hanya sebagai peristiwa
sakramental, tetapi juga sebagai pengalaman iman yang kontekstual, berakar pada budaya, dan
sekaligus membuka diri pada universalitas Gereja.

Rekomendasi Pastoral Terhadap Tradisi Marhata Sinamot

Gereja Katolik di wilayah Batak Toba secara prinsipil menghargai Marhata Sinamot sebagai
salah satu warisan budaya yang mengandung nilai luhur, seperti penghormatan terhadap martabat
perempuan, tanggung jawab sosial, dan solidaritas kekerabatan. Tradisi ini dipandang sebagai ekspresi
identitas kolektif masyarakat Batak Toba yang masih bertahan di tengah arus modernisasi. Namun,
agar praktik tersebut sungguh-sungguh selaras dengan semangat Injil dan ajaran Gereja Katolik,
diperlukan langkah-langkah pastoral yang tidak hanya bersifat ad hoc, tetapi lebih sistematis,
terstruktur, dan berkesinambungan. Pendekatan pastoral seperti ini sejalan dengan visi inkulturasi
Gereja, yakni proses mengintegrasikan unsur-unsur budaya lokal yang positif ke dalam kehidupan
iman Kristiani tanpa menyalahi inti ajaran Gereja (Yohanes Paulus II, 1999).

Langkah pertama yang direkomendasikan adalah memperkuat pendidikan iman dan
sosialisasi kepada umat, terutama pasangan yang sedang mempersiapkan diri untuk memasuki jenjang
perkawinan. Melalui program katekese pra-nikah, kursus perkawinan, dan pendampingan keluarga,
calon mempelai diajak untuk memahami secara benar bahwa sinamot bukanlah syarat sahnya
sakramen perkawinan Katolik. Karena Kitab Hukum Kanonik (Kan. 1057) menegaskan bahwa
sakramen perkawinan lahir dari persetujuan bebas kedua mempelai, maka sinamot semestinya
ditempatkan dalam ranah adat yang bersifat simbolik dan fakultatif (Gaol et al., 2024). Dengan
pemahaman ini, umat diharapkan dapat tetap menjaga nilai penghormatan dan tanggung jawab yang
terkandung dalam sinamot tanpa terjebak pada aspek material semata, dan terhindar dari pandangan
keliru bahwa tanpa sinamot perkawinan Katolik tidak sah (Keuskupan Agung Medan, 2020).

Langkah kedua menyangkut keterlibatan struktur Gereja lokal, terutama paroki, untuk
membangun dialog intensif dengan para tokoh adat, pemuka masyarakat, dan keluarga besar calon
mempelai. Dialog partisipatif ini penting untuk mencari kesepakatan mengenai besaran sinamot yang
wajar dan proporsional sesuai dengan kemampuan ekonomi calon mempelai laki-laki. Dengan adanya
mekanisme musyawarah seperti ini, nilai simbolik sinamot tetap terjaga sekaligus menghindarkan
umat dari beban ekonomi berlebih yang dapat menimbulkan konflik keluarga, menghambat
terlaksananya perkawinan, atau bahkan menjerumuskan pasangan muda dalam jeratan utang (Marbun
et al., 2023). Pendekatan dialogis ini sekaligus memperlihatkan sikap Gereja yang menghargai
kearifan lokal sembari mengupayakan keadilan sosial sesuai ajaran Kristiani.

Langkah ketiga berkaitan dengan penekanan nilai-nilai Injili dalam seluruh proses bimbingan
perkawinan. Gereja perlu secara eksplisit menonjolkan dimensi moral dan spiritual yang selaras

68



dengan makna sinamot seperti penghormatan terhadap martabat perempuan, kesetiaan dalam
membangun rumah tangga, solidaritas keluarga besar, dan tanggung jawab sosial, sehingga umat
memandang sinamot bukan sekadar transaksi ekonomi, melainkan sebagai tanda kasih, pengakuan,
dan komitmen dalam semangat Injil (Johannes Paulus II, 1999). Dengan demikian, Marhata Sinamot
dapat ditransformasikan menjadi sarana pembinaan iman dan pewartaan nilai-nilai Kristiani yang
kontekstual.

Di samping itu, Gereja, melalui keuskupan, dapat menyusun pedoman inkulturasi liturgi
perkawinan yang secara selektif memadukan unsur positif Marhata Sinamot ke dalam ritus
pemberkatan. Dengan langkah ini, pasangan mempelai dan keluarga besar dapat merasakan
kesinambungan yang harmonis antara adat dan iman dalam upacara perkawinan Katolik. Selain
persiapan pra-nikah, pendampingan pasca-nikah juga penting, terutama bagi pasangan muda, agar
tradisi sinamot tidak menimbulkan beban utang, konflik rumah tangga, atau ketimpangan ekonomi.
Program pemberdayaan ekonomi keluarga melalui kelompok kategorial, lembaga karitatif paroki, atau
mitra masyarakat sipil dapat menjadi bagian integral dari pastoral perkawinan guna memastikan
kesejahteraan umat secara berkelanjutan.

Melalui langkah-langkah tersebut, Gereja Katolik tidak hanya mengapresiasi adat Marhata
Sinamot sebagai warisan budaya, tetapi juga mengarahkan praktiknya agar semakin mencerminkan
nilai-nilai Kristiani, prinsip keadilan, dan kesejahteraan keluarga. Inkulturasi yang dilaksanakan
secara benar memungkinkan tradisi adat tetap hidup dan relevan sambil menjadi sarana pengayaan
iman dan pewartaan Injil bagi umat Katolik Batak Toba. Dengan demikian, Marhata Sinamot tidak
hanya dipandang sebagai unsur adat yang boleh dipraktikkan, tetapi sebagai praktik sosial-religius
yang telah dimaknai kembali sehingga berfungsi membangun komunitas iman yang adil, penuh kasih,
dan berakar pada identitas lokal.

KESIMPULAN

Tradisi Marhata Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba tidak dapat direduksi menjadi
sekadar pertukaran ekonomi, melainkan harus dipahami sebagai institusi sosial-religius yang
mengoperasikan lapisan makna simbolik, moral, dan kekerabatan secara simultan. Proses perundingan
antara keluarga besar kedua mempelai bukan hanya bentuk komunikasi adat, tetapi juga mekanisme
normatif yang menegaskan martabat perempuan, mengatur relasi antarmarga, serta membentuk
hubungan sosial baru yang dilegitimasi dalam struktur kekerabatan patrilineal Batak Toba. Marhata
Sinamot, dalam konteks ini, berfungsi sebagai sarana reproduksi nilai budaya, pemelihara integritas
identitas kolektif, dan instrumen yang memastikan keberlanjutan sistem sosial adat dari satu generasi
ke generasi berikutnya.

Dalam perspektif sosiologi agama, tradisi ini memuat dimensi yang kompleks dan dapat
dianalisis menggunakan sejumlah kerangka teoritis klasik. Pemikiran Emile Durkheim memposisikan
Marhata Sinamot sebagai ritus integratif yang mempertahankan kohesi sosial melalui partisipasi aktif
kerabat luas, penguatan emosi kolektif, dan peneguhan norma adat yang memiliki karakter sakral.
Max Weber, dengan perspektif tindakan sosial, melihat tradisi ini sebagai bentuk tindakan nilai-
rasional yang dipandu oleh orientasi moral, penghargaan terhadap adat, serta pertimbangan status
sosial yang beroperasi dalam kerangka budaya Batak. Sementara itu, pendekatan Karl Marx menyoroti
aspek ekonomi-politik yang inheren dalam proses negosiasi sinamot, yang mencerminkan distribusi
kekuasaan, akses terhadap sumber daya, serta potensi ketimpangan sosial yang direproduksi melalui
struktur adat. Pemikiran Peter L. Berger melengkapi analisis tersebut dengan menunjukkan bahwa
sinamot merupakan konstruksi sosial yang mengalami proses obyektivasi, institusionalisasi, dan

69



internalisasi, sehingga menghadirkan realitas budaya yang diterima sebagai wajar, bernilai, dan
memiliki otoritas simbolik dalam kehidupan komunitas.

Dalam dialognya dengan budaya lokal, Gereja Katolik mengembangkan pendekatan
inkulturasi yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai luhur Marhata Sinamot dengan prinsip-prinsip
teologis gerejawi. Meskipun mengapresiasi dimensi moral yang terkandung dalam tradisi ini, terutama
penghormatan terhadap martabat perempuan, tanggung jawab keluarga besar, dan solidaritas
komunal, Gereja tetap menegaskan bahwa sinamot bukan faktor yang menentukan keabsahan
sakramen perkawinan. Bagi Gereja, keabsahan sakramen bertumpu sepenuhnya pada persetujuan
bebas kedua mempelai sebagai subyek moral, sehingga sinamot diposisikan dalam kerangka simbolik
yang tidak bersifat determinatif dan bersifat fleksibel sesuai kondisi sosial-ekonomi keluarga. Dengan
demikian, Gereja mendorong pemaknaan ulang sinamot agar tetap mencerminkan nilai keadilan,
kesederhanaan, dan kesejahteraan bersama, serta tidak menghasilkan beban moral atau ekonomi bagi
pihak-pihak yang terlibat.

Implementasi pendekatan tersebut dijabarkan melalui berbagai strategi pastoral, termasuk
penyelenggaraan pendidikan pra-nikah yang memperdalam pemahaman teologis dan budaya, dialog
berkelanjutan dengan pemuka adat, penentuan sinamot yang proporsional dan tidak eksploitatif,
penyusunan pedoman inkulturasi dalam liturgi perkawinan, serta pendampingan keluarga pasca-nikah
untuk memastikan keberlanjutan nilai-nilai keadilan dan harmoni dalam kehidupan rumah tangga.
Upaya ini memungkinkan Marhata Sinamot terus hidup sebagai tradisi yang relevan, adaptif, dan
bermakna, yang tidak hanya memperkaya kehidupan berbudaya masyarakat Batak Toba, tetapi juga
memperkuat identitas religius umat Katolik dalam menghadapi dinamika sosial kontemporer. Sebagai
institusi sosial-religius yang dinamis, Marhata Sinamot berfungsi sebagai jembatan antara adat dan
iman, serta sebagai fondasi pembentukan solidaritas komunal, pembinaan moral, dan pelestarian
identitas kolektif di tengah perubahan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. Garden City,
NY: Doubleday.

Berger, P. L. (1999). The desecularization of the world: Resurgent religion and world politics.
Washington, DC: Eerdmans.

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). New York, NY:
Free Press. (Original work published 1912)

Gaol, C. L., Sitohang, R. A., & Endi, Y. (2024). Peran sinamot dan dalihan na tolu dalam perkawinan
Batak Toba menurut ajaran Gereja Katolik. InTheos: Jurnal Pendidikan dan Theologi,
4(10), 386—396. https://doi.org/10.56393/intheos.v4110.2502

Hutauruk, T. M. (2019). Inkulturasi adat Batak Toba dalam liturgi perkawinan Katolik. Medan:
Penerbit Unimed Press.

Keuskupan Agung Medan. (2020). Pedoman pastoral perkawinan adat Batak Toba Katolik. Medan:
KAM Press.

Kitab Hukum Kanonik. (2004). Penerj. V. Kartosiswoyo et al (Cet. XII). Jakarta: Obor.

Manullang, Y., & Endi, Y. (2025). Kehadiran Gereja Katolik pada konsep falsafah Dalihan Na Tolu
dalam mewujudkan kerukunan masyarakat Batak di Sumbul. JIMU: Jurnal [lmiah Multi
Disiplin, 3(2), 1177-1191.

Marbun, E. P., Mawara, J. E. T., & Damis, M. (2023). Tradisi sinamot dalam perkawinan adat suku
Batak Toba di Kecamatan Limo Kota Depok. Jurnal Holistik: Isu-Isu Sosial Budaya, 16(3),
1-20.

70



Marx, K. (1977). Critique of Hegel’s philosophy of right (A. Jolin, Trans.). Cambridge: Cambridge
University Press. (Original work published 1844)

Nainggolan, R., & Harahap, A. B. (2025). Analisis makna marhata sinamot dalam pernikahan adat
budaya Batak Toba. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6), 12819-12827.

Nia Syernicova, Nikita Christine, Gracia Verbyna, Immanuel Silaban4. 2025. “Makna Simbolik Dan
Tahapan Pernikahan Adat Batak Toba Dalam Perspektif Sosial Budaya.” Jurnal Transformasi
Humaniora 8(6):65-74.

Nona, O., Purwanto, M. H., & Derung, T. N. (2022). Perkawinan menurut tatacara Gereja Katolik

dan implementasinya. InTheos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 2(2), 40-48.
https://doi.org/10.56393/intheos.v2i2.1223

Pakpahan, Widya Grace Novita. 2023. “Komunikasi Interpersonal Dalam Proses Menentukan
Sinamot Pada Perkawinan Etnik Batak Toba Di Kecamatan Sunggal.” Universitas Medan
Area.

Pius XII, P. (1957). Fidei donum: On the present condition of the Catholic missions, especially in
Africa. Vatikan: Libreria Editrice Vaticana.

Silaban, D., Sihaloho, M., Simbolon, J. W., Sinambela, M., & Firmando, H. B. (2024). Analisis
sinamot sebagai simbol stratifikasi sosial masyarakat Batak Toba di Desa Amborgang
Kecamatan Siempat Nempu Kabupaten Dairi. RISOMA: Jurnal Riset Sosial Humaniora
dan Pendidikan, 2(6), 1-9. https://doi.org/10.62383/risoma.v2i6.382

Weber, M. (2002). The Protestant ethic and the “spirit” of capitalism (P. Bachr & G. C. Wells,
Trans.). New York, NY: Penguin. (Original work published 1905)

Yohanes Paulus II. (1999). Ecclesia in Asia [Apostolic exhortation on the Church in Asia]. Vatikan:
Libreria Editrice Vaticana.

71


https://doi.org/10.56393/intheos.v2i2.1223

