
 

61 

 

Borneo Review 

Jurnal Lintas Agama dan Budaya 

Volume 4 No. 2  Desember 2025 (61-71) 

e-ISSN: 2830-5159 

TRADISI MARHATA SINAMOT DALAM ADAT PERKAWINAN 

BATAK TOBA: KAJIAN SOSIOLOGI AGAMA DAN PANDANGAN 

GEREJA KATOLIK   

 

Yanto Sandy Tjang1*), Herkulana Mekarryani Soeryamassoka2),  

Yosephin Metauli Situmorang3), Vensius Rico Novi Andry4),  

Theresia Lina Iswaraningsih5), Victoria Julianti Siska Ubeq6), 
1,2,3,4,5,6 Program Studi Magister Teologi Katolik, Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak 

 

*Email korespondensi: ystjang17766@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan mengkaji makna dan fungsi tradisi Marhata Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba 

serta relasinya dengan ajaran Gereja Katolik dalam kerangka sosiologi agama. Menggunakan pendekatan 

kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka, penelitian ini merujuk pada pemikiran Durkheim, Weber, Marx, dan 

Berger serta dokumen Gereja mengenai inkulturasi. Hasil analisis menunjukkan bahwa Marhata Sinamot 

berfungsi sebagai ritus yang memperkuat integrasi sosial dan kohesi kekerabatan (Durkheim). Tradisi ini juga 

mencerminkan tindakan yang didorong oleh nilai moral dan pertimbangan status sosial keluarga (Weber). Dari 

perspektif Marx, sinamot mempertahankan relasi ekonomi dan pola distribusi sumber daya dalam masyarakat. 

Sementara itu, Berger menyoroti perannya dalam membentuk konstruksi realitas sosial yang memberi legitimasi 

simbolik terhadap struktur kekerabatan. Meskipun mengapresiasi nilai positif tradisi ini seperti penghormatan 

terhadap martabat perempuan, tanggung jawab keluarga, dan solidaritas sosial. Gereja Katolik menegaskan 

bahwa sinamot tidak menentukan keabsahan sakramen perkawinan. Kesimpulan penelitian menyatakan bahwa 

Marhata Sinamot tetap relevan secara budaya dan religius apabila dijalankan secara proporsional sesuai ajaran 

Gereja. Rekomendasi praktis meliputi katekese pra-nikah, dialog dengan tokoh adat, penyusunan pedoman 

liturgi berinkulturasi, dan pemberdayaan ekonomi keluarga agar tradisi ini mendukung penguatan iman dan 

pelestarian identitas budaya Batak Toba dalam konteks masyarakat modern. 

Kata kunci: Batak Toba, Gereja Katolik, Inkulturasi, Marhata Sinamot, Sosiologi Agama. 

 

Abstract  

This study examines the meaning and function of the Marhata Sinamot tradition in Batak Toba customary 

marriage and its relationship with Catholic teaching within the framework of the sociology of religion. Using a 

qualitative-descriptive approach through literature study, it draws on the thought of Durkheim, Weber, Marx, 

and Berger, as well as Church documents on inculturation. The findings show that Marhata Sinamot functions 

as a rite that reinforces social integration and kinship cohesion (Durkheim), and reflects actions driven by moral 

values and family social status (Weber). From Marx’s perspective, sinamot maintains economic relations and 

resource distribution patterns, while Berger highlights its role in shaping the social construction of reality that 

provides symbolic legitimacy to kinship structures. Although recognizing positive values such as respect for 

women’s dignity, family responsibility, and social solidarity, the Catholic Church emphasizes that sinamot does 

not determine the validity of the sacrament of marriage. The study concludes that Marhata Sinamot remains 

culturally and religiously relevant when practiced proportionally in line with Church teaching. 

Recommendations include pre-marital catechesis, dialogue with customary leaders, inculturated liturgical 

guidelines, and family economic empowerment to support faith formation and the preservation of Batak Toba 

cultural identity in modern society. 

Key words: Batak Toba, Catholic Church, Inculturation, Marhata Sinamot, Sociology of Religion. 

 



  

62 

 

PENDAHULUAN  

Sebagai salah satu institusi sosial paling kuno dan mendasar, perkawinan tidak sekadar 

mengatur hubungan antar-personal, melainkan juga menjadi instrumen pewarisan nilai budaya, 

religius, dan norma masyarakat. Dalam masyarakat Batak Toba, adat perkawinan menempati posisi 

yang sangat kuat dan tetap dijaga keberlangsungannya meskipun menghadapi tantangan arus 

modernisasi dan transformasi sosial. Salah satu komponen utama dalam rangkaian adat tersebut adalah 

Marhata Sinamot, yakni proses perundingan antara keluarga calon mempelai laki-laki dan keluarga 

calon mempelai perempuan untuk menetapkan jumlah sinamot atau “mahar” yang diberikan kepada 

pihak keluarga perempuan (Nainggolan & Harahap, 2025). Sinamot tidak sekadar dimaknai sebagai 

transaksi ekonomi, melainkan sebagai simbol penghargaan terhadap martabat perempuan, wujud 

tanggung jawab calon mempelai laki-laki, serta kehormatan keluarga besar yang terlibat. Dengan 

demikian, Marhata Sinamot merupakan bagian integral dari struktur sosial, sistem kekerabatan, dan 

identitas budaya masyarakat Batak Toba (Silaban et al., 2024). 

Sebagai praktik sosial, Marhata Sinamot mengandung dimensi simbolik yang menegaskan 

posisi Dalihan Na Tolu (hula-hula, dongan tubu, dan boru) dalam pengambilan keputusan dan 

distribusi peran dalam keluarga besar. Penelitian mutakhir mengenai pernikahan adat Batak Toba 

menunjukkan bahwa sinamot berfungsi untuk memperkuat solidaritas kekerabatan, menjaga 

kehormatan keluarga, dan mengafirmasi status sosial, sekaligus menjadi mekanisme redistribusi 

ekonomi dalam komunitas. Namun, beberapa studi juga mengungkap bahwa besaran sinamot dan 

proses perundingannya dapat memunculkan ketegangan, misalnya ketika tuntutan sinamot dianggap 

terlalu tinggi sehingga menunda pernikahan atau membebani pihak laki-laki secara finansial. Hal ini 

menunjukkan adanya tarik-menarik antara ideal budaya, kehormatan, dan realitas ekonomi 

kontemporer dalam masyarakat Batak Toba (Nia Syernicova, Nikita Christine, Gracia Verbyna, 

2025).  

Kajian linguistik dan komunikasi pada upacara adat Batak Toba menegaskan bahwa marhata 

sinamot adalah arena negosiasi yang sangat diatur oleh bahasa, metafora, dan ungkapan adat, sehingga 

setiap pihak menjaga kehormatan sambil memperjuangkan kepentingan keluarga. Proses tawar-

menawar, pemberian alasan, dan penggunaan istilah-istilah adat merefleksikan struktur kuasa, norma 

gender, dan etika bermusyawarah dalam budaya Batak Toba. Dengan demikian, Marhata Sinamot 

tidak hanya penting secara ekonomi, tetapi juga menjadi ruang performatif di mana identitas, 

kehormatan, dan relasi antar-marga dikonstruksi dan dipertahankan (Pakpahan, 2023).  

Sebaliknya, Gereja Katolik memahami perkawinan bukan hanya semata kontrak sosial, tetapi 

sebagai sakramen yang bersifat sakral dan mengikat sepanjang hidup. Liturgi perkawinan Katolik 

menekankan kebebasan para calon mempelai, kesetaraan martabat, kesucian janji, serta keterbukaan 

terhadap kehidupan baru (Nona et al, 2022). Sejak Konsili Vatikan II hingga seruan apostolik Ecclesia 

in Asia (Yohanes Paulus II, 1999), Gereja Katolik menegaskan urgensi inkulturasi, yakni proses 

pewartaan iman yang mengintegrasikan serta menghargai nilai-nilai budaya lokal sembari 

memurnikan unsur-unsur yang tidak selaras dengan Injil. Dalam ranah budaya Batak Toba, 

pemahaman yang mendalam terhadap makna dan fungsi Marhata Sinamot menjadi landasan penting 

bagi Gereja untuk mengambil kebijakan pastoral dan menyusun pedoman resmi Gereja (Keuskupan 

Agung Medan, 2020; Manullang & Endi, 2025). 

Interaksi antara adat Batak Toba dan ajaran Katolik menghasilkan dinamika yang khas. Di 

satu pihak, adat menjadi sumber identitas dan kebanggaan umat Katolik Batak Toba; di pihak lain, 

Gereja membawa norma sakramental yang bersifat universal. Kondisi tersebut meniscayakan adanya 

negosiasi nilai dan penyesuaian praktik agar adat tidak kehilangan esensinya dan iman Katolik tetap 

terjaga. Proses dialog antara adat dan iman inilah yang disebut inkulturasi (Hutauruk, 2019). Dalam 



  

63 

 

kerangka sosiologi agama, fenomena ini penting karena memperlihatkan bagaimana tradisi dan agama 

saling berinteraksi, mempengaruhi, dan membentuk struktur sosial serta pola perilaku umat. Bertolak 

dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan mengkaji makna dan fungsi tradisi Marhata 

Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba serta relasinya dengan ajaran Gereja Katolik dalam 

kerangka sosiologi agama. Kajian ini diharapkan memberi kontribusi terhadap pengembangan 

literatur sosiologi agama di Indonesia sekaligus menjadi masukan bagi perumusan kebijakan pastoral 

Gereja Katolik di wilayah berbudaya Batak Toba. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan landasan konseptual 

sosiologi agama, mengingat fokus kajiannya tertuju pada makna, nilai, dan praktik sosial-

keagamaan yang bersifat kontekstual dan tidak dapat diukur secara kuantitatif. Pendekatan ini 

memungkinkan analisis mendalam terhadap interaksi antara tradisi Marhata Sinamot dan ajaran 

Gereja Katolik, termasuk aspek sosial, religius, dan kultural yang saling terkait. Dalam 

pembangunan kerangka konseptual, penelitian ini terlebih dahulu melakukan stdudi pustaka 

terhadap teori-teori klasik maupun kontemporer dalam sosiologi agama. Pemikiran Émile 

Durkheim dimanfaatkan untuk menganalisis fungsi integratif agama dalam memperkuat solidaritas 

kolektif masyarakat. Perspektif Max Weber digunakan untuk menyoroti makna subjektif dan 

pertimbangan moral yang mendasari tindakan sosial terkait praktik Marhata Sinamot. Pendekatan 

Karl Marx memberikan wawasan mengenai dimensi ekonomi-politik tradisi tersebut, sedangkan 

teori Peter L. Berger digunakan untuk memahami bagaimana agama dan adat membentuk serta 

mempertahankan realitas sosial melalui legitimasi transendental. 

Selain literatur sosiologi agama, penelitian ini juga menelaah sumber-sumber yang 

membahas adat Batak Toba, khususnya praktik Marhata Sinamot, serta dokumen Gereja Katolik 

terkait inkulturasi. Telaah ini mencakup upaya Gereja dalam mengintegrasikan unsur-unsur budaya 

lokal ke dalam kehidupan iman, sambil menyeleksi praktik-praktik yang sesuai dengan ajaran 

Katolik. Pendekatan ini memungkinkan analisis menyeluruh terhadap Marhata Sinamot, mulai dari 

makna simbolik, fungsi sosial-religius, hingga relevansinya dalam konteks pastoral Katolik. 

Kombinasi deskriptif kualitatif dan studi pustaka memberikan pemahaman mendalam tentang 

interaksi adat dan agama serta pengaruhnya terhadap struktur sosial dan pola perilaku masyarakat 

Batak Toba. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Teori Sosiologi Agama   

Dalam tradisi kajian sosiologi agama, agama tidak hanya dipahami sebagai sistem 

kepercayaan yang bersifat personal, melainkan sebagai fenomena sosial yang kompleks, sarat nilai, 

makna, dan fungsi dalam kehidupan masyarakat. Perspektif ini menekankan bahwa keberagamaan 

tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-budaya, karena ritus, simbol, dan struktur keyakinan yang 

dimiliki oleh individu sesungguhnya dibentuk, dipelihara, dan direproduksi melalui interaksi sosial. 

Émile Durkheim (1995) secara klasik menegaskan peran sentral agama dalam menciptakan dan 

menjaga solidaritas kolektif. Melalui ritual-ritual bersama, simbol-simbol sakral, dan kepercayaan 

kolektif, agama mengintegrasikan individu ke dalam suatu kesadaran bersama yang menjadi landasan 

keteraturan moral masyarakat. Dengan demikian, agama tidak semata-mata mengatur hubungan 

manusia dengan yang transendental, tetapi juga berfungsi sebagai institusi sosial yang menjaga 

integrasi, stabilitas, dan kelangsungan norma-norma yang mengikat komunitas. 



  

64 

 

Berbeda dengan Durkheim yang lebih menitikberatkan fungsi kolektif agama, Max Weber 

(2002) menawarkan perspektif interpretatif dengan menyoroti pentingnya makna subjektif yang 

melandasi tindakan keagamaan. Melalui pendekatan Verstehen (pemahaman interpretatif atas 

tindakan sosial), Weber berupaya mengungkap motivasi-motivasi religius yang mengarahkan perilaku 

individu dan kelompok serta dampaknya terhadap struktur sosial. Dalam karya monumentalnya, The 

Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, Weber memperlihatkan bagaimana ajaran-ajaran 

keagamaan tertentu, khususnya etika Protestan, mampu melahirkan etos kerja, disiplin, dan 

rasionalitas ekonomi yang berkontribusi pada lahirnya kapitalisme modern. Pandangan ini 

menempatkan agama bukan sekadar sebagai mekanisme konservasi sosial, tetapi juga sebagai 

kekuatan yang mampu memicu perubahan sosial, kultural, dan ekonomi yang luas. 

Sementara itu, Karl Marx (1977) mengajukan analisis kritis dengan menempatkan agama 

dalam kerangka materialisme historis. Bagi Marx, agama merupakan refleksi dari kondisi material 

dan struktur kelas yang eksis dalam masyarakat. Ia terkenal dengan ungkapan bahwa agama adalah 

“candu masyarakat” karena berfungsi menenangkan penderitaan kelas tertindas sekaligus 

mempertahankan tatanan sosial yang menindas. Dalam perspektif superstruktur, agama dianggap 

ditentukan oleh basis ekonomi sehingga perubahan dalam sistem produksi dan distribusi kekayaan 

akan mengakibatkan transformasi dalam bentuk, peran, dan legitimasi agama itu sendiri. Dengan 

demikian, Marx memandang agama bukan sebagai faktor independen yang menciptakan struktur 

sosial, melainkan sebagai produk kondisi ekonomi dan relasi kekuasaan yang ada. 

Lebih lanjut, Peter L. Berger (1967) menghadirkan pendekatan yang lebih fenomenologis 

dengan menitikberatkan agama sebagai proses sosial yang berfungsi menciptakan, memelihara, dan 

mentransmisikan makna dunia. Melalui mekanisme eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi, 

agama menghadirkan suatu nomos (tatanan makna) yang memberikan legitimasi transendental bagi 

realitas sosial sehingga tampak wajar dan diterima oleh para anggotanya. Dalam karyanya, The Sacred 

Canopy, Berger menguraikan bagaimana agama menopang keberlangsungan tatanan sosial melalui 

legitimasi sakralnya. Namun, ia juga menekankan bahwa modernisasi, rasionalisasi, dan sekularisasi 

berpotensi melemahkan otoritas agama serta memunculkan pluralisme keagamaan, yang pada 

gilirannya menantang kemapanan otoritas tradisional agama. 

Keempat pemikiran ini secara keseluruhan memperlihatkan keragaman cara pandang 

sosiologis mengenai agama. Durkheim menekankan peran agama dalam memperkuat solidaritas 

sosial dan menjaga keteraturan kolektif; Weber menunjukkan potensi agama dalam membentuk etos 

ekonomi dan mendorong perubahan sosial; Marx memandang agama sebagai refleksi kondisi material 

sekaligus alat legitimasi struktur kelas; sedangkan Berger menyoroti agama sebagai penyedia makna 

dunia yang secara terus-menerus dibentuk dan dinegosiasikan dalam konteks sosial. Dengan kata lain, 

agama dalam perspektif sosiologi bukanlah entitas yang statis, melainkan fenomena dinamis yang 

memainkan berbagai fungsi, mulai dari penguatan integrasi sosial hingga pembentukan nilai-nilai 

yang dapat menggerakkan perubahan budaya, ekonomi, dan politik dalam masyarakat. 

 

Tradisi Marhata Sinamot    

Dalam konteks masyarakat Batak Toba, Marhata Sinamot menempati posisi yang sangat 

signifikan sebagai salah satu tahapan utama dalam rangkaian prosesi perkawinan adat. Tradisi ini 

bukan sekadar prosedur teknis yang bersifat administratif atau transaksi ekonomi semata, melainkan 

mengandung makna simbolik, sosial, dan religius yang mendalam. Secara etimologis, istilah marhata 

merujuk pada aktivitas “berbicara,” “berdialog,” atau “bermusyawarah,” sedangkan sinamot berarti 

“harta” atau “mahar” yang menjadi simbol penghargaan dalam konteks perkawinan adat Batak Toba. 

Dengan demikian, Marhata Sinamot secara harfiah mengacu pada proses musyawarah adat yang 



  

65 

 

berorientasi pada penetapan sinamot, yakni sejumlah harta atau uang yang diserahkan oleh pihak laki-

laki kepada keluarga pihak perempuan sebagai wujud penghormatan, tanggung jawab sosial, serta 

pengakuan terhadap martabat dan nilai perempuan dalam sistem kekerabatan Batak Toba (Nainggolan 

& Harahap, 2025; Silaban et al., 2024).  

Pelaksanaan Marhata Sinamot umumnya dilakukan sebelum berlangsungnya upacara 

perkawinan adat secara resmi. Tahap ini tidak hanya mempertemukan kedua keluarga inti, tetapi juga 

melibatkan kehadiran kerabat yang lebih luas sesuai dengan prinsip dalihan na tolu, yakni struktur 

kekerabatan yang menjadi basis interaksi sosial dan moral masyarakat Batak Toba. Kehadiran kerabat 

luas dalam musyawarah ini memperlihatkan bahwa pernikahan adat bukanlah peristiwa yang bersifat 

individual, melainkan peristiwa kolektif yang mengikat dua kelompok kekerabatan dalam jalinan 

sosial baru. Negosiasi mengenai besaran sinamot yang dilakukan tidak hanya dipengaruhi oleh 

pertimbangan ekonomi atau kemampuan finansial pihak laki-laki, melainkan juga mempertimbangkan 

status sosial, tingkat pendidikan, reputasi moral, dan prestise keluarga pihak perempuan. Oleh sebab 

itu, Marhata Sinamot memiliki fungsi yang jauh lebih luas dibandingkan transaksi material semata; 

ia berperan memperkuat jaringan kekerabatan, membangun solidaritas kolektif, serta mereproduksi 

nilai-nilai sosial dan adat yang mengikat komunitas (Manullang & Endi, 2025). 

Dilihat dari perspektif sosiologi agama, Marhata Sinamot dapat dipahami sebagai institusi 

adat yang sarat nilai religius sekaligus nilai sosial. Ia bukan hanya berfungsi sebagai sarana legalitas 

adat bagi penyelenggaraan perkawinan, tetapi juga memuat simbol-simbol penghormatan, legitimasi 

moral, dan nilai-nilai kolektif yang menyatukan serta mengukuhkan keluarga besar kedua mempelai. 

Melalui ritus ini, nilai-nilai kultural dan keagamaan direproduksi dan ditransmisikan kepada generasi 

berikutnya, sehingga tradisi tersebut tidak hanya menjadi peristiwa adat, melainkan juga wahana 

pendidikan nilai dan pembentukan identitas kolektif masyarakat Batak Toba. Dalam konteks 

kontemporer, Marhata Sinamot menunjukkan kemampuan adaptasi terhadap perubahan sosial. Meski 

bentuk dan jumlah sinamot mengalami penyesuaian akibat pengaruh modernisasi, urbanisasi, dan 

dinamika ekonomi, esensi simbolik serta fungsinya sebagai mekanisme reproduksi budaya tetap 

bertahan. Tradisi ini tetap dipandang penting karena mengandung nilai penghargaan, tanggung jawab, 

dan solidaritas yang tidak lekang oleh waktu. Gereja Katolik di wilayah Batak Toba pun berupaya 

membaca secara cermat makna sosial-teologis dari tradisi Marhata Sinamot sebelum menyusun 

pedoman pastoral resmi yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika masyarakat modern 

(Nainggolan & Harahap, 2025; Keuskupan Agung Medan, 2020).  

Dengan demikian, Marhata Sinamot bukanlah sekadar ritual adat perkawinan yang bersifat 

formalistik, tetapi merupakan praktik sosial-religius yang berperan mengukuhkan identitas kolektif 

masyarakat Batak Toba. Ia menjadi ruang negosiasi antara nilai-nilai tradisional dengan tuntutan 

perubahan sosial yang terus berlangsung, sekaligus menjembatani kepentingan adat, agama, dan 

dinamika masyarakat kontemporer. Dalam perspektif ini, Marhata Sinamot tampil sebagai institusi 

sosial yang dinamis, yang terus-menerus memelihara integrasi kekerabatan sambil beradaptasi dengan 

realitas baru, sehingga relevansinya tetap terjaga di tengah arus transformasi budaya yang lebih luas.   

 

Tradisi Marhata Sinamot dalam Perspektif Sosiologi Agama  

Dalam kerangka pemikiran Émile Durkheim (1995), Marhata Sinamot dapat dipahami 

sebagai salah satu ritus sosial yang memainkan fungsi integratif di dalam masyarakat Batak Toba. 

Ritus ini tidak hanya mengatur relasi antara pihak laki-laki dan perempuan yang hendak menikah, 

tetapi juga menegaskan keterikatan dan partisipasi seluruh jaringan kekerabatan yang lebih luas. 

Proses musyawarah yang melibatkan kerabat besar tersebut menghadirkan suasana “collective 

effervescence” (kegairahan kolektif), di mana simbol-simbol adat, nilai penghargaan terhadap 



  

66 

 

perempuan, dan status sosial keluarga secara bersama-sama dihayati serta diteguhkan. Dengan cara 

demikian, Marhata Sinamot berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial: memperkuat identitas 

kelompok Batak Toba melalui peneguhan norma adat, menumbuhkan solidaritas di antara marga dan 

pihak-pihak yang terlibat, dan sekaligus menegaskan perbedaan status dan peran dalam sistem 

kekerabatan tanpa memicu konflik terbuka. Dalam perspektif Durkheim, ritus semacam ini menjadi 

penting sebagai penyangga kohesi sosial di tengah arus perubahan. Bahkan ketika nilai-nilai modern 

mulai menggeser praktik adat, Marhata Sinamot tetap mempertahankan perannya sebagai penopang 

integrasi komunitas Batak Toba melalui simbol-simbol sakralnya (Nainggolan & Harahap, 2025; 

Silaban et al., 2024). 

Apabila dibaca melalui kerangka Max Weber (2002), Marhata Sinamot tidak hanya dipahami 

sebagai kewajiban adat yang bersifat turun-temurun, tetapi juga sebagai tindakan sosial yang sarat 

makna subyektif. Dari sisi tindakan tradisional (traditional action), Marhata Sinamot merupakan 

warisan budaya yang direproduksi lintas generasi. Dari sisi tindakan nilai-rasional (value-rational 

action), pihak keluarga laki-laki dan perempuan melakukan musyawarah dengan pertimbangan moral 

dan adat yang diyakini benar, bukan semata karena motif ekonomi. Dimensi status sosial pun terpantul 

dalam besar kecilnya sinamot yang disepakati, yang sekaligus menjadi penanda prestise dan posisi 

sosial kedua keluarga. Dengan demikian, Marhata Sinamot dapat dianalisis sebagai praktik yang 

mempertemukan dimensi ekonomi, nilai, dan status sosial, yang sejalan dengan kerangka Weber 

tentang hubungan antara agama, etika, dan tindakan sosial (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et 

al., 2024). Weber juga mengingatkan bahwa pemaknaan subyektif dan motivasi nilai suatu tindakan 

dapat mengalami perubahan seiring modernisasi. Dalam konteks ini, Marhata Sinamot cenderung 

mengalami proses rasionalisasi, misalnya melalui penyesuaian nominal atau prosedur, namun tetap 

mempertahankan makna simboliknya sebagai pengikat kekerabatan dan peneguh status sosial. 

Sementara itu, pendekatan Karl Marx (1977) memungkinkan pembacaan yang lebih kritis 

terhadap dimensi ekonomi-politik di balik Marhata Sinamot. Praktik ini tidak hanya merupakan ritual 

budaya, tetapi juga mekanisme reproduksi relasi sosial-ekonomi. Sinamot sebagai “tanda 

penghargaan” yang diberikan pihak laki-laki kepada keluarga perempuan dapat dibaca sebagai bentuk 

komodifikasi relasi perkawinan, di mana perempuan dan jaringan kekerabatan memperoleh nilai tukar 

baik simbolik maupun material. Proses musyawarah yang melibatkan negosiasi kerabat luas 

memperlihatkan adanya pertukaran sumber daya sekaligus peneguhan status sosial keluarga. Dalam 

perspektif Marxian, fenomena ini mencerminkan bagaimana basis ekonomi (relasi produksi, 

distribusi, dan kepemilikan sumber daya) membentuk nilai dan norma adat sebagai bagian dari 

superstruktur (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et al., 2024). Oleh karena itu, adat seperti 

Marhata Sinamot dapat berfungsi melanggengkan status quo, yaitu dominasi kelompok yang 

memiliki modal lebih besar, sekaligus menjadi arena potensial bagi konflik atau perubahan sosial jika 

muncul kritik terhadap distribusi sumber daya yang dianggap tidak adil. Analisis Marxian tidak 

menafikan dimensi religius atau kultural tradisi ini, tetapi menyoroti aspek ekonomi-politik yang 

tersirat di dalamnya. 

Lebih jauh lagi, perspektif Peter L. Berger (1967) menawarkan pembacaan fenomenologis 

terhadap Marhata Sinamot sebagai realitas sosial yang dikonstruksi dan dipelihara. Pada tahap 

eksternalisasi, nilai penghargaan terhadap martabat perempuan dan keluarga diwujudkan dalam 

bentuk sinamot; pada tahap obyektivasi, tradisi Marhata Sinamot dilembagakan menjadi aturan adat 

yang dianggap wajar dan “given” oleh masyarakat; sedangkan pada tahap internalisasi, nilai-nilai 

tersebut diserap individu sejak masa kanak-kanak sehingga pelaksanaan Marhata Sinamot dirasakan 

sebagai kewajiban moral dan simbol identitas kolektif. Dalam konteks modernisasi, Berger (1999) 

juga menyoroti pluralisme dan desekularisasi. Tradisi Marhata Sinamot dapat mengalami 



  

67 

 

reinterpretasi: nilai ekonominya mungkin dinegosiasi ulang, tetapi simbol sakral dan makna sosialnya 

tetap menjadi penopang identitas kolektif masyarakat Batak Toba. Dengan demikian, dalam kerangka 

Berger, Marhata Sinamot bukan semata praktik adat, tetapi juga mekanisme konstruksi dan 

pemeliharaan realitas sosial yang memberi legitimasi pada struktur kekerabatan dan solidaritas 

kelompok (Nainggolan & Harahap, 2025; Silaban et al., 2024). 

Secara keseluruhan, keempat perspektif ini menunjukkan bahwa Marhata Sinamot adalah 

fenomena sosial-religius yang multi-dimensional. Ia sekaligus merupakan ritus integrasi (Durkheim), 

tindakan sosial sarat nilai dan status (Weber), mekanisme reproduksi relasi ekonomi-politik (Marx), 

dan proses konstruksi serta pemeliharaan realitas sosial (Berger). Tradisi ini dengan demikian bukan 

hanya menjembatani nilai-nilai adat dengan perubahan modern, tetapi juga memelihara identitas 

kolektif dan solidaritas masyarakat Batak Toba di tengah dinamika sosial kontemporer. 

 

Pandangan Gereja Katolik Tentang Tradisi Marhata Sinamot  

Gereja Katolik memandang praktik Marhata Sinamot melalui kacamata inkulturasi, yaitu 

sebuah proses reflektif-teologis yang bertujuan mengintegrasikan unsur-unsur budaya lokal ke dalam 

kehidupan iman tanpa mengubah esensi ajaran Katolik. Inkulturasi dalam pengertian Gereja bukan 

sekadar penerimaan tradisi setempat secara lahiriah, melainkan usaha sadar untuk menyaring, 

mengkristenkan, dan memaknai kembali unsur budaya yang dinilai positif agar dapat menjadi sarana 

pewartaan Injil dan pendalaman iman umat. Dokumen-dokumen resmi Gereja universal, seperti Fidei 

Donum (Pius XII, 1957) dan Ecclesia in Asia (Yohanes Paulus II, 1999), memberikan dorongan 

eksplisit kepada Gereja lokal untuk menghargai kekayaan budaya masyarakatnya, memilih unsur yang 

selaras dengan nilai-nilai Kristiani, dan menggunakannya sebagai wahana evangelisasi. 

Dalam konteks lokal, Keuskupan Agung Medan (2020) menegaskan bahwa adat Batak, 

termasuk Marhata Sinamot, menyimpan nilai-nilai luhur yang dapat memperkaya kehidupan beriman 

umat Katolik. Nilai-nilai tersebut antara lain penghormatan terhadap martabat perempuan, kesetiaan 

dan komitmen dalam membangun rumah tangga, serta semangat solidaritas sosial yang menjadi ciri 

khas kekerabatan Batak Toba. Dalam pandangan Gereja, nilai-nilai ini dapat dipertahankan dan 

dikembangkan karena selaras dengan ajaran Kristiani tentang martabat manusia, kesetiaan 

perkawinan, dan cinta kasih sosial. Akan tetapi, Gereja juga menegaskan bahwa keberadaan sinamot 

bukanlah syarat mutlak bagi keabsahan sakramen perkawinan. Kitab Hukum Kanonik pada Kanon 

1057 dengan jelas menyatakan bahwa sakramen perkawinan lahir dari persetujuan bebas kedua 

mempelai (Kitab Hukum Kanonik, 2004). Dengan demikian, sinamot ditempatkan pada posisi kultural 

dan fakultatif: ia boleh ada sebagai tanda penghormatan dan tanggung jawab sosial, tetapi tanpa 

sinamot pun perkawinan tetap sah secara kanonik asalkan terpenuhi syarat iman dan tata liturgi (Gaol 

et al., 2024). 

Gereja Katolik juga memberi catatan etis yang serius mengenai praktik sinamot. Penetapan 

jumlah sinamot tidak boleh menjadi beban ekonomi yang memberatkan dan berpotensi menimbulkan 

ketidakadilan atau diskriminasi. Apabila nominal sinamot terlalu tinggi sehingga mempersulit calon 

mempelai laki-laki atau keluarganya, praktik tersebut dapat bertentangan dengan prinsip keadilan 

sosial, kesejahteraan keluarga, dan semangat kasih Kristiani yang diajarkan Gereja (Marbun et al., 

2023). Oleh karena itu, Gereja mendorong umat untuk memandang sinamot bukan sebagai syarat 

mutlak sakramen, melainkan sebagai simbol penghormatan yang sifatnya fleksibel dan dapat 

disesuaikan dengan kondisi konkret umat. 

Dalam semangat inkulturasi sejati, Gereja Katolik berupaya mengarahkan umat untuk 

mempertahankan nilai-nilai positif Marhata Sinamot sambil menyesuaikannya dengan dinamika 

sosial, ekonomi, dan budaya kontemporer agar tetap relevan dan tidak menimbulkan eksklusi 



  

68 

 

ekonomi. Inkulturasi tidak hanya berarti “mengizinkan” suatu praktik adat berlangsung, tetapi juga 

menuntut proses penafsiran ulang dan pembaruan terus-menerus agar unsur budaya tersebut sungguh 

menjadi sarana pewartaan Injil, pembentukan iman, dan penguatan komunitas Kristiani. Dengan 

pendekatan ini, Gereja Katolik berusaha menghadirkan sakramen perkawinan yang sakral sekaligus 

kontekstual, yakni memadukan unsur iman dan budaya lokal secara harmonis dan proporsional. 

Dengan demikian, Marhata Sinamot dalam pandangan Gereja Katolik tidak hanya diterima 

sebagai adat yang boleh dipraktikkan, tetapi juga dimaknai kembali sebagai instrumen membangun 

komunitas iman yang adil, penuh kasih, serta berakar pada identitas lokal Batak Toba. Inkulturasi 

menjadikannya bukan sekadar tradisi yang dibiarkan hidup berdampingan dengan iman, tetapi sebagai 

titik temu kreatif antara nilai-nilai Injili dan kekayaan budaya Batak Toba. Dalam kerangka pastoral 

ini, sakramen perkawinan Katolik tetap memelihara kesakralannya sambil menjawab dinamika 

masyarakat modern, sehingga umat dapat mengalami perkawinan bukan hanya sebagai peristiwa 

sakramental, tetapi juga sebagai pengalaman iman yang kontekstual, berakar pada budaya, dan 

sekaligus membuka diri pada universalitas Gereja. 

 

Rekomendasi Pastoral Terhadap Tradisi Marhata Sinamot 

Gereja Katolik di wilayah Batak Toba secara prinsipil menghargai Marhata Sinamot sebagai 

salah satu warisan budaya yang mengandung nilai luhur, seperti penghormatan terhadap martabat 

perempuan, tanggung jawab sosial, dan solidaritas kekerabatan. Tradisi ini dipandang sebagai ekspresi 

identitas kolektif masyarakat Batak Toba yang masih bertahan di tengah arus modernisasi. Namun, 

agar praktik tersebut sungguh-sungguh selaras dengan semangat Injil dan ajaran Gereja Katolik, 

diperlukan langkah-langkah pastoral yang tidak hanya bersifat ad hoc, tetapi lebih sistematis, 

terstruktur, dan berkesinambungan. Pendekatan pastoral seperti ini sejalan dengan visi inkulturasi 

Gereja, yakni proses mengintegrasikan unsur-unsur budaya lokal yang positif ke dalam kehidupan 

iman Kristiani tanpa menyalahi inti ajaran Gereja (Yohanes Paulus II, 1999). 

Langkah pertama yang direkomendasikan adalah memperkuat pendidikan iman dan 

sosialisasi kepada umat, terutama pasangan yang sedang mempersiapkan diri untuk memasuki jenjang 

perkawinan. Melalui program katekese pra-nikah, kursus perkawinan, dan pendampingan keluarga, 

calon mempelai diajak untuk memahami secara benar bahwa sinamot bukanlah syarat sahnya 

sakramen perkawinan Katolik. Karena Kitab Hukum Kanonik (Kan. 1057) menegaskan bahwa 

sakramen perkawinan lahir dari persetujuan bebas kedua mempelai, maka sinamot semestinya 

ditempatkan dalam ranah adat yang bersifat simbolik dan fakultatif (Gaol et al., 2024). Dengan 

pemahaman ini, umat diharapkan dapat tetap menjaga nilai penghormatan dan tanggung jawab yang 

terkandung dalam sinamot tanpa terjebak pada aspek material semata, dan terhindar dari pandangan 

keliru bahwa tanpa sinamot perkawinan Katolik tidak sah (Keuskupan Agung Medan, 2020). 

Langkah kedua menyangkut keterlibatan struktur Gereja lokal, terutama paroki, untuk 

membangun dialog intensif dengan para tokoh adat, pemuka masyarakat, dan keluarga besar calon 

mempelai. Dialog partisipatif ini penting untuk mencari kesepakatan mengenai besaran sinamot yang 

wajar dan proporsional sesuai dengan kemampuan ekonomi calon mempelai laki-laki. Dengan adanya 

mekanisme musyawarah seperti ini, nilai simbolik sinamot tetap terjaga sekaligus menghindarkan 

umat dari beban ekonomi berlebih yang dapat menimbulkan konflik keluarga, menghambat 

terlaksananya perkawinan, atau bahkan menjerumuskan pasangan muda dalam jeratan utang (Marbun 

et al., 2023). Pendekatan dialogis ini sekaligus memperlihatkan sikap Gereja yang menghargai 

kearifan lokal sembari mengupayakan keadilan sosial sesuai ajaran Kristiani. 

Langkah ketiga berkaitan dengan penekanan nilai-nilai Injili dalam seluruh proses bimbingan 

perkawinan. Gereja perlu secara eksplisit menonjolkan dimensi moral dan spiritual yang selaras 



  

69 

 

dengan makna sinamot seperti penghormatan terhadap martabat perempuan, kesetiaan dalam 

membangun rumah tangga, solidaritas keluarga besar, dan tanggung jawab sosial, sehingga umat 

memandang sinamot bukan sekadar transaksi ekonomi, melainkan sebagai tanda kasih, pengakuan, 

dan komitmen dalam semangat Injil (Johannes Paulus II, 1999). Dengan demikian, Marhata Sinamot 

dapat ditransformasikan menjadi sarana pembinaan iman dan pewartaan nilai-nilai Kristiani yang 

kontekstual. 

Di samping itu, Gereja, melalui keuskupan, dapat menyusun pedoman inkulturasi liturgi 

perkawinan yang secara selektif memadukan unsur positif Marhata Sinamot ke dalam ritus 

pemberkatan. Dengan langkah ini, pasangan mempelai dan keluarga besar dapat merasakan 

kesinambungan yang harmonis antara adat dan iman dalam upacara perkawinan Katolik. Selain 

persiapan pra-nikah, pendampingan pasca-nikah juga penting, terutama bagi pasangan muda, agar 

tradisi sinamot tidak menimbulkan beban utang, konflik rumah tangga, atau ketimpangan ekonomi. 

Program pemberdayaan ekonomi keluarga melalui kelompok kategorial, lembaga karitatif paroki, atau 

mitra masyarakat sipil dapat menjadi bagian integral dari pastoral perkawinan guna memastikan 

kesejahteraan umat secara berkelanjutan. 

Melalui langkah-langkah tersebut, Gereja Katolik tidak hanya mengapresiasi adat Marhata 

Sinamot sebagai warisan budaya, tetapi juga mengarahkan praktiknya agar semakin mencerminkan 

nilai-nilai Kristiani, prinsip keadilan, dan kesejahteraan keluarga. Inkulturasi yang dilaksanakan 

secara benar memungkinkan tradisi adat tetap hidup dan relevan sambil menjadi sarana pengayaan 

iman dan pewartaan Injil bagi umat Katolik Batak Toba. Dengan demikian, Marhata Sinamot tidak 

hanya dipandang sebagai unsur adat yang boleh dipraktikkan, tetapi sebagai praktik sosial-religius 

yang telah dimaknai kembali sehingga berfungsi membangun komunitas iman yang adil, penuh kasih, 

dan berakar pada identitas lokal. 

 

KESIMPULAN  

Tradisi Marhata Sinamot dalam perkawinan adat Batak Toba tidak dapat direduksi menjadi 

sekadar pertukaran ekonomi, melainkan harus dipahami sebagai institusi sosial-religius yang 

mengoperasikan lapisan makna simbolik, moral, dan kekerabatan secara simultan. Proses perundingan 

antara keluarga besar kedua mempelai bukan hanya bentuk komunikasi adat, tetapi juga mekanisme 

normatif yang menegaskan martabat perempuan, mengatur relasi antarmarga, serta membentuk 

hubungan sosial baru yang dilegitimasi dalam struktur kekerabatan patrilineal Batak Toba. Marhata 

Sinamot, dalam konteks ini, berfungsi sebagai sarana reproduksi nilai budaya, pemelihara integritas 

identitas kolektif, dan instrumen yang memastikan keberlanjutan sistem sosial adat dari satu generasi 

ke generasi berikutnya. 

Dalam perspektif sosiologi agama, tradisi ini memuat dimensi yang kompleks dan dapat 

dianalisis menggunakan sejumlah kerangka teoritis klasik. Pemikiran Émile Durkheim memposisikan 

Marhata Sinamot sebagai ritus integratif yang mempertahankan kohesi sosial melalui partisipasi aktif 

kerabat luas, penguatan emosi kolektif, dan peneguhan norma adat yang memiliki karakter sakral. 

Max Weber, dengan perspektif tindakan sosial, melihat tradisi ini sebagai bentuk tindakan nilai-

rasional yang dipandu oleh orientasi moral, penghargaan terhadap adat, serta pertimbangan status 

sosial yang beroperasi dalam kerangka budaya Batak. Sementara itu, pendekatan Karl Marx menyoroti 

aspek ekonomi-politik yang inheren dalam proses negosiasi sinamot, yang mencerminkan distribusi 

kekuasaan, akses terhadap sumber daya, serta potensi ketimpangan sosial yang direproduksi melalui 

struktur adat. Pemikiran Peter L. Berger melengkapi analisis tersebut dengan menunjukkan bahwa 

sinamot merupakan konstruksi sosial yang mengalami proses obyektivasi, institusionalisasi, dan 



  

70 

 

internalisasi, sehingga menghadirkan realitas budaya yang diterima sebagai wajar, bernilai, dan 

memiliki otoritas simbolik dalam kehidupan komunitas. 

Dalam dialognya dengan budaya lokal, Gereja Katolik mengembangkan pendekatan 

inkulturasi yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai luhur Marhata Sinamot dengan prinsip-prinsip 

teologis gerejawi. Meskipun mengapresiasi dimensi moral yang terkandung dalam tradisi ini, terutama 

penghormatan terhadap martabat perempuan, tanggung jawab keluarga besar, dan solidaritas 

komunal, Gereja tetap menegaskan bahwa sinamot bukan faktor yang menentukan keabsahan 

sakramen perkawinan. Bagi Gereja, keabsahan sakramen bertumpu sepenuhnya pada persetujuan 

bebas kedua mempelai sebagai subyek moral, sehingga sinamot diposisikan dalam kerangka simbolik 

yang tidak bersifat determinatif dan bersifat fleksibel sesuai kondisi sosial-ekonomi keluarga. Dengan 

demikian, Gereja mendorong pemaknaan ulang sinamot agar tetap mencerminkan nilai keadilan, 

kesederhanaan, dan kesejahteraan bersama, serta tidak menghasilkan beban moral atau ekonomi bagi 

pihak-pihak yang terlibat. 

Implementasi pendekatan tersebut dijabarkan melalui berbagai strategi pastoral, termasuk 

penyelenggaraan pendidikan pra-nikah yang memperdalam pemahaman teologis dan budaya, dialog 

berkelanjutan dengan pemuka adat, penentuan sinamot yang proporsional dan tidak eksploitatif, 

penyusunan pedoman inkulturasi dalam liturgi perkawinan, serta pendampingan keluarga pasca-nikah 

untuk memastikan keberlanjutan nilai-nilai keadilan dan harmoni dalam kehidupan rumah tangga. 

Upaya ini memungkinkan Marhata Sinamot terus hidup sebagai tradisi yang relevan, adaptif, dan 

bermakna, yang tidak hanya memperkaya kehidupan berbudaya masyarakat Batak Toba, tetapi juga 

memperkuat identitas religius umat Katolik dalam menghadapi dinamika sosial kontemporer. Sebagai 

institusi sosial-religius yang dinamis, Marhata Sinamot berfungsi sebagai jembatan antara adat dan 

iman, serta sebagai fondasi pembentukan solidaritas komunal, pembinaan moral, dan pelestarian 

identitas kolektif di tengah perubahan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. Garden City, 

NY: Doubleday. 

Berger, P. L. (1999). The desecularization of the world: Resurgent religion and world politics. 

Washington, DC: Eerdmans. 

Durkheim, É. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). New York, NY: 

Free Press. (Original work published 1912) 

Gaol, C. L., Sitohang, R. A., & Endi, Y. (2024). Peran sinamot dan dalihan na tolu dalam perkawinan 

Batak Toba menurut ajaran Gereja Katolik. InTheos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 

4(10), 386–396. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i10.2502 

Hutauruk, T. M. (2019). Inkulturasi adat Batak Toba dalam liturgi perkawinan Katolik. Medan: 

Penerbit Unimed Press. 

Keuskupan Agung Medan. (2020). Pedoman pastoral perkawinan adat Batak Toba Katolik. Medan: 

KAM Press. 

Kitab Hukum Kanonik. (2004). Penerj. V. Kartosiswoyo et al (Cet. XII). Jakarta: Obor. 

Manullang, Y., & Endi, Y. (2025). Kehadiran Gereja Katolik pada konsep falsafah Dalihan Na Tolu 

dalam mewujudkan kerukunan masyarakat Batak di Sumbul. JIMU: Jurnal Ilmiah Multi 

Disiplin, 3(2), 1177–1191. 

Marbun, E. P., Mawara, J. E. T., & Damis, M. (2023). Tradisi sinamot dalam perkawinan adat suku 

Batak Toba di Kecamatan Limo Kota Depok. Jurnal Holistik: Isu-Isu Sosial Budaya, 16(3), 

1–20. 



  

71 

 

Marx, K. (1977). Critique of Hegel’s philosophy of right (A. Jolin, Trans.). Cambridge: Cambridge 

University Press. (Original work published 1844) 

Nainggolan, R., & Harahap, A. B. (2025). Analisis makna marhata sinamot dalam pernikahan adat 

budaya Batak Toba. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6), 12819–12827. 

Nia Syernicova, Nikita Christine, Gracia Verbyna, Immanuel Silaban4. 2025. “Makna Simbolik Dan 

Tahapan Pernikahan Adat Batak Toba Dalam Perspektif Sosial Budaya.” Jurnal Transformasi 

Humaniora 8(6):65–74. 

Nona, O., Purwanto, M. H., & Derung, T. N. (2022). Perkawinan menurut tatacara Gereja Katolik 

dan implementasinya. InTheos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 2(2), 40–48. 

https://doi.org/10.56393/intheos.v2i2.1223  

Pakpahan, Widya Grace Novita. 2023. “Komunikasi Interpersonal Dalam Proses Menentukan 

Sinamot Pada Perkawinan Etnik Batak Toba Di Kecamatan Sunggal.” Universitas Medan 

Area. 

Pius XII, P. (1957). Fidei donum: On the present condition of the Catholic missions, especially in 

Africa. Vatikan: Libreria Editrice Vaticana. 

Silaban, D., Sihaloho, M., Simbolon, J. W., Sinambela, M., & Firmando, H. B. (2024). Analisis 

sinamot sebagai simbol stratifikasi sosial masyarakat Batak Toba di Desa Amborgang 

Kecamatan Siempat Nempu Kabupaten Dairi. RISOMA: Jurnal Riset Sosial Humaniora 

dan Pendidikan, 2(6), 1–9. https://doi.org/10.62383/risoma.v2i6.382 

Weber, M. (2002). The Protestant ethic and the “spirit” of capitalism (P. Baehr & G. C. Wells, 

Trans.). New York, NY: Penguin. (Original work published 1905) 

Yohanes Paulus II. (1999). Ecclesia in Asia [Apostolic exhortation on the Church in Asia]. Vatikan: 

Libreria Editrice Vaticana. 

 

 

https://doi.org/10.56393/intheos.v2i2.1223

