
 
Borneo Review 
Jurnal Lintas Agama dan Budaya 
Volume 4 No. 2 Desember 2025 (106-118) 

e-ISSN: 2830-5159 

 

PAKA DI’A DALAM TRADISI KEMATIAN MASYARAKAT 

MANGGARAI: RUANG PERJUMPAAN ANTARA BUDAYA DAN 

GEREJA 

 

Fernandes Fernando 

Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma 

Email korespondensi: fernandesfernando705@gmail.com 

 

Abstrak 

Ritual Paka Di’a merupakan salah satu tradisi kematian dalam kebudayaan Manggarai yang sarat 

makna spiritual, sosial, dan budaya. Ritual ini berfungsi sebagai penghormatan kepada arwah leluhur, 

penguatan ikatan kekeluargaan, serta sarana pelestarian kearifan lokal. Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan antara budaya lokal dan Tradisi Gereja Katolik melalui 

perspektif inkulturasi, serta menggali maknanya bagi kehidupan beriman umat Katolik Manggarai. 

Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan teknik wawancara dan 

dokumentasi terhadap tokoh adat, tokoh agama, serta masyarakat setempat. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Paka Di’a mengandung nilai-nilai yang selaras dengan ajaran Katolik, seperti 

keyakinan akan kehidupan setelah kematian, doa bagi arwah, pengorbanan, solidaritas, dan 

kebersamaan, yang tampak dalam integrasi doa adat dengan doa liturgis serta praktik solidaritas 

komunitas. Perjumpaan ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal dapat menjadi wadah yang 

memperkaya ekspresi iman, sekaligus memperluas pemahaman umat tentang relasi antara budaya dan 

Gereja. Dengan demikian, Paka Di’a tidak hanya menjadi sarana pelestarian identitas budaya, tetapi 

juga media inkulturasi yang memperkaya dan memperkokoh kehidupan iman umat Katolik dalam 

konteks Manggarai. 

 

Kata-kata kunci: Paka Di’a, budaya Manggarai, Gereja Katolik, iman dan budaya. 

 

Abstract 

The Paka Di’a ritual is one of the death traditions in Manggarai culture, rich in spiritual, social, and 

cultural meanings. This tradition functions as an act of honoring ancestral spirits, strengthening family 

bonds, and preserving local wisdom. This study aims to understand Paka Di’a as a space of encounter 

between local culture and the Catholic Church’s tradition through the perspective of inculturation, as 

well as to explore its significance for the faith life of Manggarai Catholic communities. The research 

employs a qualitative approach using interviews and documentation involving traditional leaders, 

religious figures, and local community members. The findings show that Paka Di’a contains values that 

resonate with Catholic teachings, such as belief in life after death, prayers for the deceased, sacrifice, 

solidarity, and communal togetherness, manifested in the integration of traditional prayers with 

liturgical prayers and in communal acts of solidarity. This encounter demonstrates how local traditions 

can become a medium that enriches expressions of faith and broadens the community’s understanding 

of the relationship between culture and the Church. Thus, Paka Di’a serves not only as a means of 

preserving Manggarai cultural identity but also as a medium of inculturation that strengthens and 

enriches the faith life of Catholic believers in the Manggarai context. 

Keywords: Paka Di’a, Manggarai Culture, Catholic Church, Faith and Culture. 

 

 

mailto:fernandesfernando705@gmail.com


107 
 

PENDAHULUAN 

Ritual Paka Di’a merupakan salah satu tradisi kebudayaan Manggarai yang sarat makna 

spiritual dan sosial. Sebagai bagian dari ritus kematian, Paka Di’a  bukan sekadar penghormatan 

terhadap arwah yang telah meninggal, tetapi juga merupakan momen penting untuk mempererat 

solidaritas keluarga dan masyarakat. Dalam konteks kehidupan sosial Manggarai, ritual ini memiliki 

nilai-nilai luhur yang diwariskan secara turun-temurun, mencerminkan keyakinan akan keberadaan 

Mori Kraeng (Tuhan Pemilik) sebagai entitas tertinggi yang menjadi pusat kehidupan religius 

masyarakat (Riyanto et al., 2015). Dengan demikian, Paka Di’a  tidak hanya dipahami sebagai upacara 

adat, tetapi juga sebagai ekspresi iman yang menyatukan dimensi transenden dengan ikatan sosial-

komunal. 

Fenomena Paka Di’a sejalan dengan temuan antropologi dan kajian budaya internasional. 

Bloch dan Parry (1982) menyatakan bahwa ritual kematian berperan dalam regenerasi kehidupan sosial 

dan memperkuat hubungan komunitas melalui simbolisme bersama, sementara Hertz (1960) 

menekankan struktur simbolik kematian yang mengatur transisi dari dunia hidup ke dunia arwah 

sekaligus memperkuat solidaritas sosial. Prosesi Paka Di’a, yang mencakup doa, pengorbanan hewan, 

ungkapan simbolik, dan keterlibatan kolektif masyarakat, menunjukkan bahwa ritual ini tidak hanya 

ekspresi religiositas, tetapi juga sarana memperkuat persaudaraan dan kohesi sosial. Keesing (2014) 

menegaskan bahwa kebudayaan membentuk sistem makna yang menstrukturkan kehidupan 

masyarakat; dengan demikian, Paka Di’a dapat dipahami sebagai sistem simbolik yang 

mengintegrasikan nilai spiritual dan sosial sekaligus meneguhkan identitas komunitas. 

Kekayaan makna yang terkandung dalam Paka Di’a membuka ruang refleksi teologis bagi 

Gereja Katolik, khususnya terkait dengan praksis inkulturasi. Konsili Vatikan II melalui Gaudium et 

Spes menegaskan pentingnya keterbukaan Gereja terhadap kebudayaan-kebudayaan lokal. Inkulturasi 

dipahami sebagai proses di mana Injil berakar dalam tradisi masyarakat, sekaligus memurnikan nilai-

nilai budaya agar selaras dengan iman Kristiani (Martasudjita, 2021). Dengan demikian, Paka Di’a 

dapat dipandang sebagai peluang bagi Gereja untuk menghadirkan pesan Kristus dalam konteks 

Manggarai secara lebih komunikatif dan relevan. 

Penelitian-penelitian sebelumnya telah menunjukkan bahwa inkulturasi menjadi jembatan 

penting antara iman dan budaya. Bevans (2018) menekankan bahwa teologi kontekstual berangkat dari 

keyakinan bahwa wahyu Allah selalu hadir dalam sejarah dan budaya tertentu. Demikian pula, Riyanto 

et al. (2015) melihat Pancasila dan kearifan lokal sebagai ruang perjumpaan filsafat dan iman, di mana 

nilai-nilai luhur masyarakat dapat dipertautkan dengan pesan Kristiani. Namun demikian, kajian yang 

secara spesifik mengangkat Paka Di’a dalam kaitannya dengan inkulturasi liturgi masih jarang 

dilakukan. Beberapa penelitian yang ada lebih menyoroti aspek antropologis atau kultural belaka, tanpa 

memberi ruang refleksi teologis yang memadai (Sendo, al., 2024; Rini, 2024). Karena itu, penelitian ini 

mengisi kekosongan tersebut dengan melakukan kajian teologis yang secara langsung menempatkan 

Paka Di’a dalam dialog dengan tradisi liturgi Gereja Katolik. 

Dari perspektif Gereja lokal, kajian tentang Paka Di’a penting karena memberikan pemahaman 

baru mengenai bagaimana iman Katolik dapat berdialog dengan tradisi Manggarai. Proses ini tidak 

hanya relevan bagi umat di Manggarai, melainkan juga menjadi contoh praksis inkulturasi di Indonesia 

secara lebih luas. Dalam konteks pluralisme budaya dan agama, pengakuan terhadap nilai-nilai lokal 

menjadi sarana membangun dialog antariman sekaligus memperkuat integrasi nasional (John Paul II, 

1990/2021). Dengan demikian, penelitian tentang Paka Di’a memiliki signifikansi ganda: pertama, 

memperkaya khazanah teologi inkulturasi; kedua, mendukung misi Gereja dalam menghadirkan Injil 

secara kontekstual. 



108 
 

Artikel ini berupaya menelaah Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan antara budaya Manggarai 

dan ajaran Gereja Katolik. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui wawancara dan 

observasi, penelitian ini berfokus pada dua aspek: pertama, deskripsi makna dan simbol dalam ritual 

Paka Di’a; kedua, refleksi teologis atas kemungkinan inkulturasi nilai-nilai Paka Di’a dalam kehidupan 

iman Katolik. Refleksi ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga kritis dengan mempertimbangkan 

batas-batas teologis inkulturasi yakni sejauh mana unsur-unsur budaya dapat diintegrasikan dalam iman 

Kristiani, serta aspek-aspek yang perlu dimurnikan agar tetap selaras dengan ajaran Gereja. Dengan 

demikian, tulisan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pengembangan teologi kontekstual 

di Indonesia serta memperlihatkan bagaimana Gereja dapat hadir secara relevan dalam konteks budaya 

lokal. 

METODE PENELITIAN  

Tulisan ini berisi hasil penelitian kualitatif mengenai tradisi Paka Di’a dalam kebudayaan 

masyarakat Manggarai sebagai ruang perjumpaan dengan Tradisi Gereja Katolik. Penelitian ini 

dilakukan di beberapa tempat di wilayah Manggarai, dengan menekankan Paka Di’a sebagai ruang 

perjumpaan antara budaya lokal dan Gereja Katolik. Fokus penelitian diarahkan pada pemahaman 

mengenai bagaimana Paka Di’a bukan hanya mencerminkan keyakinan budaya lokal, tetapi juga 

menyediakan peluang bagi praktik inkulturasi Gereja. Untuk menggali makna spiritual, simbolik, dan 

sosial dari ritual ini, penelitian melibatkan wawancara mendalam dengan tokoh adat, tokoh agama, serta 

anggota masyarakat yang memiliki pemahaman langsung mengenai pelaksanaan Paka Di’a. 

 Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan pemahaman mendalam atas makna 

spiritual, sosial, dan simbolik Paka Di’a dalam konteks alamiah masyarakat Manggarai (Rachman et 

al., 2020; Mackiewicz, 2018). Data dianalisis menggunakan teknik analisis tematik terhadap transkrip 

wawancara dan dokumen, dengan kategori-kategori seperti makna ritus, simbol-simbol utama, bentuk 

perjumpaan antara adat dan Gereja, serta peluang dan batas-batas teologis inkulturasi. Pendekatan ini 

memberikan ruang untuk menangkap pengalaman, nilai, dan dinamika budaya secara lebih 

komprehensif. Selain itu, metode ini membantu peneliti memahami cara masyarakat menafsirkan dan 

menghidupi ritual tersebut dalam keseharian mereka. Dengan demikian, analisis kualitatif 

memungkinkan lahirnya interpretasi yang lebih kontekstual dan sesuai dengan realitas sosial-religius 

masyarakat Manggarai. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dan dokumentasi, yang 

dilaksanakan secara daring melalui telepon dan aplikasi WhatsApp karena keterbatasan akses menuju 

lokasi penelitian. Pemilihan narasumber dilakukan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu 

memilih individu yang memiliki kompetensi budaya, pengalaman langsung dalam pelaksanaan Paka 

Di’a, serta peran signifikan sebagai tokoh adat, tokoh agama, atau anggota komunitas yang memahami 

makna ritual (Patton, 2002; Creswell, 2013). Narasumber terdiri dari ketua adat di Cancar, pemerhati 

budaya di Gendang Lungar, serta tokoh adat dan tokoh agama dari Pacar, Manggarai Barat. Wawancara 

via telepon memberikan narasi langsung, sementara pesan dan panggilan WhatsApp mendukung 

dokumentasi berupa teks, rekaman suara, dan foto. Validasi data dilakukan melalui triangulasi sumber 

dengan membandingkan informasi antar-narasumber serta member check sederhana untuk memastikan 

ketepatan interpretasi peneliti (Creswell & Miller, 2000). Teknik ini relevan untuk menggali 

pemahaman mendalam sekaligus menjaga keaslian perspektif masyarakat mengenai Paka Di’a.  

 

 

 



109 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Berdasarkan data-data dari responden tentang ritual Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan 

dengan Gereja menunjukkan beberapa poin berikut ini:  

Pengertian Paka Di’a  

Paka Di’a merupakan salah satu ritual kematian dalam tradisi kebudayaan Manggarai. Paka 

Di’a berasal dari dua kata yakni, paka (harapan) dan di’a (baik). Secara harfiah Paka Di’a dimaknai 

sebagai harapan akan kebaikan yang akan dialami oleh seseorang yang sudah meninggal. Masyarakat 

Manggarai meyakini orang yang sudah meninggal akan kembali ke Mori Kraeng (Tuhan Pemilik), 

sebagai entitas tertinggi dalam tradisi masyarakat Manggarai Sendo, Anita, & Geba, 2024). Nama lain 

dari ritual ini adalah pedeng bokong. Yeremias Jeramu mengungkapkan pedeng “menyiapkan” 

sedangkan bokong “bekal” yaitu suatu ritus yang dimaksud agar orang yang telah meninggal membawa 

bekal menuju Mori Kraeng (Y. Jeramu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Bekal ini diharapkan 

dapat menghantarnya kepada Mori Kraeng sebagai sang pemilik kehidupan.  Inti dari ritus Paka Di’a 

adalah doa untuk keselamatan jiwa bagi arwah yang meninggal dunia dan memohon perlindungan bagi 

keluarga yang ditinggalkan agar terhindar dari berbagai bencana.   

Ritus Paka Di’a tidak memiliki aturan khusus untuk waktu pelaksanaannya, karena disesuaikan 

dengan kesepakatan dari semua keluarga. Pada umumnya dilaksanakan pada peringatan ke 40 hari atau 

hari-hari libur sekolah/hari raya keagamaan. Siprianus Madu mengungkapkan pelaksanaannya Paka 

Di’a   dilakukan setelah peringatan 40 hari (S. Madu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Tetapi 

dalam keadaan tertentu, ritual Paka Di’a diadakan pada peringatan ke 40 hari. Penentuan, Hal ini 

dilakukan dengan berbagai pertimbangan seperti keadaan ekonomi dan mobilitas dari keluarga yang 

akan hadir dalam ritual Paka Di’a.  

Tahap-tahap Paka Di’a  

Pelaksanaan Paka Di’a   memiliki tahap-tahap. Setiap tahap yang ada memiliki arti dan makna 

tersendiri sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari ritual ini. Tahap-tahap tersebut antara lain: 

Tura Cai (Penyambutan) 

Tura cai  merupakan sebuah ritual penyambutan bagi anak wina (semua anak perempuan dari 

sebuah rumpun keluarga) dan anak rona (semua laki-laki dari sebuah rumpun keluarga) di rumah duka 

oleh keluarga. Ritual ini diawali dengan pemberian Tuak Kapu (moke penyambutan) oleh tuan rumah 

sebagai simbol penghormatan. Setelah acara penyambutan, mereka diberi makan siang dengan menu 

yang berbeda sebelum mengikuti acara inti rahi (ritus kurban) yaitu penyatuan pesan adat dan doa bagi 

arwah almarhum agar diterima di sisi Tuhan dan melindungi keluarga yang ditinggalkan. 

Renge Ela (Doa atas babi/hewan yang akan dikurbankan) 

Renge ela adalah ritual doa adat (tudak) untuk memohon berkat dan perlindungan Tuhan, 

leluhur, dan roh alam, yang dipimpin oleh seorang torok (tokoh adat). Ritual ini melibatkan 

penyembelihan babi di depan rumah duka (renge ela), dan pesan adat disampaikan melalui doa khusus, 

seperti permohonan agar dosa almarhum diampuni dan jiwa mereka beristirahat dalam damai bersama 

Tuhan. Siprianus Madu mengungkapkan penyatuan doa dan pesan ini dilakukan dengan tudak (doa 

adat) oleh seorang torok (tokoh adat yang sudah dipercayakan untuk membawakan doa adat ini 

sambil renge ela (penyembelihan seekor babi di depan pintu rumah duka) (S. Madu, wawancara 

pribadi, 25 November 2024). Doa yang sampaikan oleh pemuka adat (Sudarlin, 2014, p. 9):  



110 
 

Bahasa Manggarai  Bahasa Indonesia  

 Kudut hau kali ga neka pa one anak, neka kawes ase 

kaem agu neka porong sangged empo dom , hau kali 

ga tukam ngger le, tonim ngger ce’e. Eme manga lut 

agu lorong dewa agu wakar dur culus le hau doet 

koles, poro hau kali ga pengge le, tadu lau, kudut emo 

dopo hau kali ga irus one isung lu’u one mata, geal 

agu sagang kali ami musi mai, wur sangget rucuk, 

kendos sanggeg dango, neka mangas ringing tis nepo 

leso, kudut tela kole kali ga pe’ang, mose api ketekm 

one. Tegi dami kole ngasang ase ka’e wa’um nggitu 

kole pa’ang agu ngaung agu sangged ngasang anak 

rona anak wina, ai leso ho’o kudut adak kelas tanda 

beo agu golom hau, kudut be sina muing hau, be ce’e 

muing ami, kudut hau kaliga neka pa one anak, neka 

kawe ase ka’e agu neka porongs sangged empo dom, 

hau kaliga tukam ngger le tonim ngger ce’e. Ketekm 

one.  

Supaya engkau yang telah meninggal jangan datang 

ke hadapan anak-anak, kakak atau adikmu, juga 

semua cucumu. Engkau harus menghadap sang 

Pencipta. Jika ada jiwa yang ingin mengikutimu, 

usirlah kembali dan engkau menjadi pelindung dan 

penjaga kami, jauhkan segala sakit dan penderitaan 

baru bagi kami. Berilah kami berkat kelimpahan dan 

kesehatan yang baik. Kami juga meminta termasuk 

semua warga kampung kita, “anak rona” dan “anak 

wina” dalam acara “kelas” ini, supaya engkau tidak 

lagi menyatu dengan kami.  

 

 

 

 

Doa adat Paka Di’a ini memuat permohonan utama agar arwah yang meninggal dapat 

dipisahkan secara baik dari dunia orang hidup, dilindungi oleh leluhur, dan diterima dalam tatanan 

kosmis yang benar. Doa ini sekaligus memohon perlindungan bagi keluarga yang ditinggalkan dari 

berbagai gangguan spiritual, serta meminta berkat agar komunitas hidup dalam kerukunan, 

keseimbangan, dan moralitas adat yang benar. Melalui simbol-simbol adat seperti adak kelas, tanda 

beo, golom, serta pembacaan tanda pada usus, hati, dan empedu babi, ritual ini meneguhkan identitas 

komunal, memulihkan relasi sosial, serta menata kembali keseimbangan batin keluarga dalam masa 

duka. Dengan demikian, renge ela memiliki fungsi kosmologis, sosial, dan spiritual yang 

memperlihatkan bagaimana ritual adat bekerja sebagai sarana pemulihan dan penyelarasan hubungan 

antara manusia, leluhur, dan Sang Pencipta. 

Toto Urat  

Toto urat merupakan ritual untuk melihat bagian hati dan usus dari hewan yang telah 

dikurbankan. Hal ini dilakukan untuk membaca tanda-tanda kehidupan keluarga kedepannya, yang 

lazim disebut sebagai urat dia’a (tanda yang baik). Bagian ini diyakini dapat memberikan ramalan bagi 

masa depan keluarga yang ditinggalkan. Jika tanda baik terlihat, keluarga diyakini akan mendapat 

berkat. Jika sebaliknya, keluarga diminta untuk berwaspada dan berdoa agar dijauhkan dari kemalangan 

yang akan menimpa mereka.  

Hang Helang 

Hang helang (memberi makan bagi yang sudah meninggal) merupakan ritual yang paling 

akhir dalam upacara Paka Di’a. Ritual ini menggunakan beberapa bagian dari hewan yang telah 

dikurbankan seperti hati, dada, usus dan paha dengan cara dibakar. Bagian-bagian dari hewan kurban 

tersebut disajikan dengan hang kolang (nasi panas), air putih dan tuak (minuman tradisional) (Rini, 

2024).  Ketua adat akan mempersembahkan hang helang kepada orang telah meninggal. Doa singkat 

untuk persembahan hang helang: hoo hang kolang agu wae inung lantang meu paang ble, mai hang 

cama-cama (ini nasi hangat dan air minum untuk kalian semua yang telah meninggal, silahkan 

memakannya bersama-sama).  



111 
 

Ritual Paka Di’a menampilkan simbolisme yang kaya, terutama melalui pengorbanan hewan 

dan doa bersama. Hewan kurban dalam Paka Di’a tidak hanya berfungsi sebagai persembahan, tetapi 

juga sebagai simbol hubungan antara manusia, leluhur, dan Tuhan, mencerminkan pemahaman 

masyarakat Manggarai mengenai siklus kehidupan, kematian, dan regenerasi sosial. Doa yang 

dipanjatkan secara bersama menegaskan kohesi komunitas dan menunjukkan dimensi spiritual yang 

mengikat masyarakat dalam pengalaman kolektif. Perspektif ini sejalan dengan teori ritual dari Turner 

(1969), yang menekankan bahwa ritus berfungsi sebagai proses transisi (liminal) yang memungkinkan 

individu dan komunitas melewati perubahan sosial atau spiritual sambil memperkuat solidaritas. Hewan 

kurban dan doa kolektif dapat dipahami sebagai bagian dari struktur simbolik yang membentuk identitas 

komunitas dan meneguhkan hubungan sosial (Bell, 1997). Dengan demikian, Paka Di’a bukan sekadar 

praktik religius, tetapi juga sarana meneguhkan nilai budaya, solidaritas sosial, dan identitas komunitas 

secara menyeluruh. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Paka Di’a tidak hanya berfungsi sebagai ritus 

penghormatan leluhur, tetapi juga menjadi sarana penting untuk mempertemukan kembali anggota 

keluarga besar, memperkuat solidaritas sosial, dan meneguhkan identitas komunal masyarakat 

Manggarai. Temuan ini sejalan dengan analisis Bloch dan Parry (1982) yang menegaskan bahwa ritual 

kematian berperan dalam regenerasi kehidupan sosial serta pemulihan hubungan-hubungan komunitas. 

Hal ini juga didukung oleh pandangan Hertz (1960) bahwa ritus kematian mengandung struktur 

simbolik yang mengatur transisi dari dunia orang hidup ke dunia arwah, sambil memperkuat kohesi 

sosial melalui tindakan-tindakan kolektif. Dengan demikian, Paka Di’a dapat dipahami sebagai ritus 

yang tidak hanya menghubungkan manusia dengan leluhur, tetapi juga berfungsi sebagai ruang 

pembentukan kembali tatanan sosial dan spiritual masyarakat. 

Makna Paka Di’a  

Paka Di’a adalah ritual khas masyarakat Manggarai yang sarat nilai spiritual, sosial, dan 

budaya. Ritual ini memiliki penghormatan terhadap arwah leluhur, mempererat hubungan keluarga, dan 

melestarikan adat istiadat. Selain itu, Paka Di’a mencerminkan harmoni antara tradisi lokal dan ajaran 

agama. 

Makna Spiritual  

Yeremia Jeramu mengungkapkan Paka Di’a adalah sebuah upacara untuk mengenang orang 

yang telah meninggal dunia (Y. Jeramu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Dalam upacara ini, 

orang yang telah meninggal akan dilepaskan secara total dari keterkaitannya dengan orang yang masih 

hidup. Ia akan pergi ke Mori Kraeng sebagai penciptanya. Melalui Paka Di’a, masyarakat 

mengungkapkan keyakinan bahwa kehidupan di dunia ini terkait erat dengan kehidupan arwah di alam 

baka. Masyarakat Manggarai meyakini bahwa hewan yang akan dikorbankan dan doa dalam upacara 

ini berfungsi sebagai penghantar bagi seseorang yang telah meninggal. Dengan demikian, secara 

spiritual upacara ini harus dilakukan. Geradus Dagur dan Maksimus Terima mengungkapkan Ketika 

upacara ini tidak dilakukan, keluarga akan mendapat hukuman atau sanksi (nagki atau itang), contohnya 

menderita sakit non medis dan hambatan dalam usaha (G. Dagur & M. Terima, wawancara pribadi, 27 

November 2024). Masyarakat Manggarai masih meyakini bahwa peristiwa-peristiwa yang sulit 

ditangkap oleh akal manusia diakibatkan oleh kurangnya penghormatan kepada leluhur. Dalam hal ini, 

pelaksanaan Paka Di’a tidak hanya bermanfaat bagi yang telah meninggal tetapi juga membawa 

kebaikan bagi keluarga yang ditinggalkan.  

 

 



112 
 

Makna Kekeluargaan 

Secara sosial, Paka Di’a menjadi momen penting untuk mempererat hubungan keluarga besar 

dan masyarakat sekitar. Ritual ini melibatkan berbagai pihak, seperti anak wina (anak perempuan dari 

keluarga besar) dan anak rona (anak laki-laki dari keluarga besar). Siprianus Madu mengungkapkan 

acara ini menjadi momentum bagi keluarga besar untuk berkumpul dan membangun keakraban satu 

sama lain (S. Madu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Keluarga yang hadir akan saling 

memperkenalkan diri beserta statusnya dalam keluarga sebagai anak rona atau anak wina. Oleh karena 

keluarga yang hadir memiliki peranan dan fungsinya tersendiri dalam ritual Paka Di’a. 

Makna Budaya 

  Dari sisi budaya, Paka Di’a adalah simbol warisan adat yang kaya akan nilai-nilai kearifan 

lokal yang melekat dalam kehidupan masyarakat Manggarai. Tradisi Paka Di’a berfungsi sebagai 

penerusan dan pelestarian nilai-nilai leluhur bagi generasi muda agar menghormati tradisi, identitas 

budaya, dan akar spiritual. Yeremias Jeramu mengungkapkan ritual Paka Di’a harus dilestarikan secara 

turun temurun karena mengandung banyak nilai dan warisan para leluhur (Y. Jeramu, wawancara 

pribadi, 25 November 2024). Ia juga mengungkapkan upacara ini dapat dijadikan sebagai ruang untuk 

meningkatkan budaya perjumpaan sebagai satu keluarga. Apalagi ruang perjumpaan bagi sesama 

anggota keluarga sangat sulit untuk dilakukan di berbagai kesempatan.  

Makna Solidaritas 

 Kematian merupakan sebuah peristiwa yang menyedihkan bagi keluarga yang ditinggalkan. 

Kesedihan itu tentunya tidak hanya dialami oleh keluarga tetapi juga oleh masyarakat sekitar. Dalam 

pelaksanaan ritual Paka Di’a, keluarga tentunya masih merasakan kesedihan. Salah satu bukti 

solidaritas dari masyarakat sekitar biasanya adalah persiapan tempat. Masyarakat akan bergotong 

royong menyediakan berbagai fasilitas agar acaranya berjalan dengan lancar. Dalam hal ini peran laki-

laki dan perempuan akan dibedakan. Laki-laki biasanya mempersiapkan tenda dan mencari kayu api, 

sedangkan perempuan akan mempersiapkan makanan di dapur. Selain itu, masyarakat sekitar juga akan 

membawa berbagai kebutuhan seperti beras, minyak goreng, gula, kopi dan berbagai kebutuhan 

mendasar lainnya. 

 

Paka Di’ a sebagai Ruang Perjumpaan dengan Tradisi Gereja  

  Perutusan Gereja selalu terjadi dalam konteks budaya yang beragam. Karena itu, pewartaan 

Injil tidak pernah lepas dari dialog dengan kebudayaan tempat Gereja hadir. Upaya menghadirkan Injil 

dalam budaya lokal ini disebut inkulturasi. Secara etimologis, inkulturasi berasal dari kata Latin in–

cultura, yang berarti masuk ke dalam budaya. Dalam teologi Katolik, inkulturasi dipahami sebagai 

proses ketika Injil berakar dalam kebudayaan tertentu dan pada saat yang sama memurnikan serta 

mengarahkan nilai budaya tersebut dalam terang Kristus (Martasudjita, 2021). Konsili Vatikan II 

menegaskan bahwa Injil dipanggil untuk memperkaya budaya setempat tanpa menghilangkan 

identitasnya (Ad Gentes 2). Paus Yohanes Paulus II melalui ensiklik Redemptoris Missio menekankan 

bahwa inkulturasi bukan sekadar adaptasi luar, tetapi merupakan “transformasi mendalam nilai-nilai 

otentik budaya melalui integrasi mereka ke dalam Kekristenan dan meresapnya Injil dalam kehidupan 

umat manusia” (RM 52). Dengan demikian, inkulturasi merupakan proses dialog timbal balik: Gereja 

membawa terang Injil ke dalam budaya, sekaligus belajar dari kebijaksanaan dan nilai-nilai lokal yang 

memperkaya kehidupan Gereja sendiri. Inkulturasi memastikan bahwa Injil sungguh menjadi “kabar 

gembira” yang mampu berbicara secara hidup dan bermakna bagi masyarakat setempat. 



113 
 

Ritual Paka Di’a  sebagai Media Inkulturasi  

 Salah satu langkah konkret inkulturasi Gereja dalam kebudayaan Manggarai adalah melalui ritual 

Paka Di’a . Ritual ini menjadi ruang perjumpaan antara budaya setempat dengan Tradisi Gereja. 

Geradus Dagur dan Maksimus Terima menegaskan Paka Di’a  tidak bertentangan dengan tradisi Gereja 

Katolik. Praktik ritual Paka Di’a bahkan selalu dibuka atau ditutup dengan doa-doa dan perayaan 

ekaristi (G. Dagur & M. Terima, wawancara pribadi, 27 November 2024). Masyarakat Manggarai 

melihat ada kesejajaran antara Paka Di’a dan tradisi mendoakan orang yang meninggal dalam Gereja 

Katolik. Demikian pula Gereja melihat ada kesejajaran antara tradisi mendoakan orang meninggal 

dalam Gereja dengan ritual Paka Di’a. Kesejajaran keduanya sangat jelas bila pelaksanaan Paka Di’a 

dilaksanakan pada peringatan malam ke-40. Berhubung dengan pelaksanaan ritual ini yang tidak terlalu 

kaku, ada banyak ritual Paka Di’a diadakan pada malam peringatan ke-40. Hal ini dilakukan demi 

efisiensi biaya yang akan dikeluarkan oleh keluarga. Bila ditelusuri, malam peringatan ke-40 ini tidak 

murni dari kebiasaan orang-orang Manggarai. Peringatan ini diadopsi dari tradisi Katolik yang telah 

menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Manggarai. Penggabungan antara keduanya membuat 

perjumpaan budaya dan Gereja semakin muda. Dalam hal ini, budaya dan tradisi Gereja saling 

melengkapi dan memperkaya. 

Titik Tolak Perjumpaan Paka Di’a dan Tradisi Gereja 

  Perjumpaan antara ritual Paka Di’a dan tradisi Gereja terjadi dalam beberapa nilai. Beberapa 

hal penting yang memungkinkan perjumpaan dari keduanya antara lain: 

Nilai Spiritual  

 Paka Di’a menegaskan keyakinan bahwa arwah kembali kepada Mori Kraeng (Tuhan Pemilik 

Kehidupan) dan perlu didoakan agar diterima oleh Mori Kraeng. Ajaran Gereja mengajarkan bahwa 

jiwa orang beriman dipanggil masuk dalam persekutuan dengan Allah dan didoakan agar disucikan 

serta mengalami keselamatan kekal. Katekismus Gereja Katolik menegaskan bahwa “Orang yang mati 

dalam rahmat dan persahabatan Allah dan disucikan sepenuhnya, akan hidup selama-lamanya bersama 

Kristus” (KGK 1023). Keselarasan pandangan ini memperlihatkan bahwa kedua tradisi sama-sama 

memandang kematian sebagai perjalanan menuju kehidupan yang lebih tinggi serta menempatkan doa 

sebagai bentuk penyertaan bagi jiwa yang telah berpulang. Dalam titik temu inilah terbuka ruang 

inkulturasi, sebab orientasi Paka Di’a terhadap penyelenggaraan ilahi sejalan dengan visi iman 

Kristiani. Namun demikian, beberapa unsur kosmologis tertentu tetap membutuhkan pemurnian agar 

selaras dengan pemahaman Gereja mengenai keselamatan dan peranan Allah sebagai sumber 

kehidupan. Misalnya, Keyakinan bahwa arwah dapat ‘kembali mengganggu’ keluarga perlu dimurnikan 

dan dipahami secara simbolis sebagai ungkapan psikologis mengenai duka dan keterikatan, karena 

ajaran Gereja menegaskan bahwa jiwa yang telah meninggal berada dalam penyelenggaraan Allah dan 

tidak memiliki kuasa untuk mencelakai manusia. Gereja mengajarkan bahwa Kristus telah mengalahkan 

kuasa maut (KGK 1006-1014), sehingga orang beriman tidak lagi ditempatkan di bawah ketakutan 

terhadap roh orang mati. 

Nilai Kebersamaan dan Solidaritas 

 Dalam tradisi Paka Di’a, kebersamaan dan solidaritas diwujudkan melalui keterlibatan seluruh 

komunitas untuk mendukung keluarga yang berduka. Kehadiran keluarga besar, tetangga, dan kerabat 

dari berbagai tempat menegaskan bahwa proses berduka adalah pengalaman komunal, bukan hanya 

beban pribadi. Pola ini tampak jelas dalam praktik lonto leok (duduk melingkar) sebagai simbol 

kesetaraan, musyawarah, dan ikatan sosial yang menjadi ciri khas masyarakat Manggarai dan selalu 

hadir dalam upacara duka (Riyanto et al., 2015). Pemahaman mengenai kebersamaan yang bersifat 



114 
 

komunal ini menemukan titik temu makna dalam ajaran Gereja Katolik, yang memandang solidaritas 

sebagai wujud konkret kasih yang harus dihidupi umat. Konsili Vatikan II menegaskan bahwa manusia 

diciptakan untuk hidup dalam persekutuan, bukan secara individual (GS 32), dan Kitab Suci 

mengingatkan umat untuk “saling menanggung beban” (Gal 6:2) sebagai bagian dari panggilan menjadi 

tubuh Kristus. Solidaritas dipahami sebagai kehadiran penuh empati, sebagaimana ditegaskan Rasul 

Paulus: “menangislah dengan orang yang menangis” (Rom 12:15). 

 Kebersamaan Paka Di’a dan solidaritas dalam Gereja saling memperkaya karena keduanya 

menempatkan manusia sebagai makhluk relasional yang dipanggil untuk saling menopang. Konsili 

Vatikan II menegaskan bahwa manusia tidak dapat menemukan kepenuhan dirinya kecuali dalam 

ketulusan pemberian dirinya kepada sesama (bdk. GS 24) serta bahwa manusia diciptakan untuk hidup 

dalam persekutuan, bukan untuk individualisme (bdk. GS 32). Kitab Suci pun meneguhkan panggilan 

ini, umat diminta untuk “saling menanggung beban” (Gal 6:2) serta “menangis dengan orang yang 

menangis” (Rom 12:15), sebagai wujud empati dan kasih yang konkret. Dalam terang iman ini,nilai 

komunal dalam lonto leok dapat diinkulturasi sebagai bentuk konkret persaudaraan Kristiani yang 

mengakar dalam konteks lokal, selaras dengan identitas Gereja sebagai “umat Allah yang bersatu dalam 

satu persekutuan” (LG 9). Unsur yang perlu diarahkan adalah kecenderungan menjadikan kehadiran 

kolektif semata-mata sebagai kewajiban adat; melalui inkulturasi, Gereja dapat menegaskan makna 

rohaninya sebagai perwujudan kasih dan pelayanan, bukan sekadar tradisi sosial. Hal ini sejalan dengan 

ajaran Paus Fransiskus dalam Fratelli Tutti, yang menekankan bahwa solidaritas harus menjadi tindakan 

kasih yang konkret, menggerakkan umat untuk “membangun persaudaraan yang nyata dalam kehidupan 

sehari-hari” (FT 115). 

Doa sebagai Inti dari Tradisi  

  Dalam Paka Di’a, doa menjadi unsur utama yang menyatukan komunitas untuk mendoakan 

arwah dan menguatkan keluarga yang ditinggalkan. Doa dilakukan sebagai bentuk penyerahan diri 

kepada Mori Kraeng (Tuhan), memohon ketenteraman bagi jiwa yang berpulang serta perlindungan 

bagi keluarga. Fungsi doa dalam ritual ini menegaskan bahwa relasi manusia dengan Tuhan tetap 

menjadi pusat dari proses berduka dalam budaya Manggarai. Dalam Gereja Katolik, doa bagi arwah 

juga memiliki tempat yang sangat penting. Gereja mengajarkan bahwa umat beriman di dunia dan jiwa-

jiwa yang telah meninggal berada dalam satu persekutuan doa, sebagaimana ditegaskan dokumen 

Lumen Gentium mengenai persekutuan para kudus (LG 50). Selain itu, Katekismus Gereja Katolik 

menyatakan bahwa doa serta perayaan Ekaristi dapat membantu jiwa-jiwa yang telah wafat menuju 

penyucian dan persekutuan sempurna dengan Allah (KGK 1032). Dengan demikian, baik dalam adat 

Manggarai maupun tradisi Gereja, doa dipahami sebagai tindakan kasih yang menjembatani manusia 

dengan Tuhan serta sebagai ungkapan solidaritas spiritual bagi mereka yang meninggal. 

 Kedua tradisi ini menunjukkan keselarasan teologis yang mendasar, terutama dalam memaknai 

doa sebagai wujud iman, harapan, dan kasih bagi mereka yang telah berpulang. Unsur doa dalam Paka 

Di’a dapat diinkulturasi secara harmonis karena sejalan dengan ajaran Gereja mengenai doa bagi arwah. 

Yang perlu diselarasakan adalah pemahaman doa yang masih terikat pada pola kosmologis tertentu, 

misalnya anggapan bahwa efektivitas doa adat bertumpu pada mekanisme yang bersifat magis. Melalui 

proses inkulturasi, doa adat dapat dimaknai kembali sebagai ekspresi iman dan penghiburan komunal, 

sehingga semakin selaras dengan spiritualitas Kristiani yang memahami doa sebagai dialog dengan 

Allah dan wujud kasih bagi sesama. 

 

 



115 
 

Makna kurban  

 Dalam ritual Paka Di’a, kurban hewan seperti babi, kambing, kerbau, atau ayam 

dipersembahkan sebagai ungkapan pengorbanan dan penghormatan kepada Mori Kraeng serta sebagai 

bentuk permohonan berkat bagi arwah dan keluarga yang ditinggalkan. Kurban ini memiliki fungsi 

simbolik yang kuat, yaitu menyerahkan apa yang berharga demi memohon keselamatan, ketertiban 

hidup, dan perlindungan ilahi. Dalam ajaran Gereja Katolik, makna kurban mencapai kepenuhannya 

dalam Perayaan Ekaristi, ketika Gereja mengenangkan kurban Kristus yang sekali untuk selamanya 

mengorbankan diri demi keselamatan manusia (KGK 1365). Kurban Kristus menjadi model dan pusat 

seluruh bentuk persembahan dalam iman Katolik, yang dimaknai bukan hanya sebagai tindakan 

memberi sesuatu, tetapi terutama sebagai penyerahan diri kepada Allah dalam kasih. Kedua tradisi ini 

memperlihatkan kedekatan makna, kurban dipahami sebagai ungkapan syukur, permohonan, dan 

penyerahan diri kepada Tuhan. Makna ini membuka ruang inkulturasi karena nilai pengorbanan, 

solidaritas keluarga, dan pemberian diri dalam Paka Di’a selaras dengan spiritualitas Kristiani. Namun, 

pemurnian tetap diperlukan pada pemahaman yang menganggap kurban hewan sebagai sarana 

transaksional untuk memperoleh berkat atau menenangkan arwah. Dalam terang Ekaristi, kurban dapat 

dimaknai kembali secara simbolis sebagai wujud syukur dan kasih, sehingga nilai budaya tetap dihargai 

namun diarahkan pada pemahaman teologis yang lebih sesuai dengan iman Gereja. 

Manfaat Paka Di’a sebagai Sarana untuk Memperkuat Identitas Lokal dan Iman Kristiani  

  Budaya lokal merupakan unsur penting yang membentuk identitas suatu masyarakat. Keesing 

(2014) memandang budaya sebagai sistem makna dan pola perilaku yang diwariskan secara sosial, yang 

membantu komunitas memahami diri mereka dan lingkungan tempat mereka hidup. Sebagai sistem 

yang dinamis, budaya senantiasa menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, sambil mempertahankan 

nilai-nilai dasar yang memberi arah bagi kehidupan bersama. Dalam konteks masyarakat Manggarai, 

salah satu unsur budaya yang memiliki daya tahan sekaligus kemampuan beradaptasi tersebut adalah 

tradisi Paka Di’a. 

 Paka Di’a telah menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat Manggarai dan terus 

diwariskan lintas generasi sebagai cara komunitas mengekspresikan identitas, solidaritas, dan 

penghormatan kepada leluhur. Meskipun masyarakat Manggarai kini hidup dalam konteks modern dan 

religiositas Katolik semakin kuat, Paka Di’a tidak kehilangan relevansinya. Tradisi ini justru 

menunjukkan kemampuan untuk berdialog dengan iman Kristiani, termasuk melalui penyesuaian 

makna dan praktiknya dengan tradisi Gereja. Unsur-unsur tertentu memang mengalami penyesuaian, 

seperti waktu pelaksanaan yang sering diselaraskan dengan peringatan 40 hari Katolik, penggunaan 

doa-doa Gereja dalam rangkaian ritual, serta pemaknaan ulang terhadap kurban dan relasi dengan arwah 

agar sesuai dengan ajaran Katolik. Namun perubahan tersebut tidak menghilangkan struktur dasar dan 

fungsi sosial-spiritual Paka Di’a sebagai ritus penghormatan leluhur dan pemersatu keluarga. Dengan 

demikian, yang terjadi bukan akulturasi yang membentuk budaya baru, tetapi inkulturasi yang 

memperkaya kedua tradisi melalui dialog yang saling menghormati. 

  Perjumpaan antara Paka Di’a dan ajaran Gereja Katolik memberi dampak positif bagi identitas 

budaya dan kehidupan iman umat. Sebagai tradisi yang telah diwariskan lintas generasi, Paka Di’a 

memungkinkan masyarakat Manggarai menegaskan identitas budaya mereka melalui praktik bersama 

yang kaya akan makna. Dalam kerangka antropologi budaya, tradisi seperti ini berfungsi sebagai sistem 

simbolik yang menjaga kesinambungan sosial (Keesing, 2014), tetapi temuan lapangan memperlihatkan 

bahwa Paka Di’a tidak hanya dilestarikan demi warisan budaya, melainkan juga menjadi momentum 

nyata bagi keluarga dan kerabat untuk berkumpul, mengenang yang meninggal, serta mempererat 

kembali relasi kekeluargaan yang mungkin renggang karena jarak atau kesibukan. Pada saat yang sama,  



116 
 

nilai-nilai yang dihidupi dalam Paka Di’a seperti doa bagi arwah, penghormatan terhadap yang 

meninggal, dan solidaritas komunal sejalan dengan ajaran Gereja Katolik. Gereja mengajarkan bahwa 

doa bagi arwah merupakan wujud kesatuan umat beriman dalam persekutuan para kudus (bdk. LG 50), 

dan tradisi berkumpul untuk mendukung keluarga berduka mencerminkan panggilan Gereja untuk 

saling menanggung beban serta menghidupi kasih persaudaraan. Integrasi antara tradisi lokal dan iman 

Katolik ini membuat umat Manggarai mampu merawat budaya mereka tanpa kehilangan orientasi iman 

yang terarah kepada Kristus. Dengan demikian, Paka Di’a berperan ganda yakni memperkukuh 

identitas lokal sekaligus menguatkan iman Kristiani melalui dialog kreatif antara nilai budaya dan 

ajaran Gereja. Harmoni semacam ini menjadikan Paka Di’a tetap hidup, relevan, dan bermakna dalam 

kehidupan umat Manggarai hingga saat ini. 

Refleksi Teologis dan Implikasi Pastoral 

Dalam pewartaan Kerajaan Allah, budaya memiliki peran yang tidak dapat dipisahkan dari 

proses penerimaan iman. Paus Yohanes Paulus II menegaskan bahwa “iman yang tidak menjadi budaya 

adalah iman yang belum sepenuhnya diterima” (John Paul II dalam Bevans, 2018, p. 118). Pernyataan 

ini menunjukkan bahwa Injil hanya dapat berakar secara mendalam bila ia memasuki cara hidup, 

simbol, bahasa, serta imajinasi religius suatu masyarakat. Yesus sendiri mewartakan Kerajaan Allah 

melalui bahasa, simbol, dan struktur budaya Yahudi, sehingga pewartaan-Nya dapat dipahami oleh 

masyarakat yang beragam. Dengan demikian, budaya bukan sekadar ruang kosong, tetapi saluran 

tempat rahmat Allah bekerja dan menjangkau manusia. Karena itu, Gereja dipanggil untuk menghargai 

budaya lokal dan melihatnya sebagai ruang di mana keselamatan Allah dapat dialami. 

Dalam kerangka inilah inkulturasi menjadi jalan pastoral yang penting. Sebagaimana 

ditegaskan Martasudjita (2021), inkulturasi adalah proses masuknya Injil ke dalam kebudayaan 

sehingga keduanya saling memperkaya. Collet (dalam Martasudjita, 2011) menambahkan bahwa Injil 

harus menjadi kekuatan yang mentransformasi suatu konteks sosial-religius tanpa memutus akar budaya 

masyarakat. Realitas ini tampak jelas dalam ritual Paka Di’a di Manggarai. Tradisi ini telah menjadi 

ruang perjumpaan antara nilai adat dan iman Katolik: doa bagi arwah, solidaritas komunal, dan 

penghormatan terhadap yang meninggal sejalan dengan ajaran Gereja tentang persekutuan para kudus 

dan pengharapan akan kehidupan kekal (bdk. LG 50). Keyakinan bahwa arwah kembali kepada Mori 

Kraeng tidak bertentangan dengan pemahaman Kristiani tentang Allah sebagai sumber kehidupan. 

Justru, pandangan ini membuka ruang bagi pemaknaan iman yang lebih kontekstual, di mana 

pengalaman religius masyarakat Manggarai dapat diperdalam dalam terang ajaran Gereja. 

Meski demikian, proses integrasi memiliki batas-batas yang perlu dijaga agar tidak 

mengaburkan kemurnian iman. Beberapa unsur kosmologis adat seperti pembacaan tanda pada organ 

hewan atau keyakinan bahwa arwah dapat mengganggu keluarga perlu ditafsir ulang secara simbolik 

agar selaras dengan teologi Katolik, yang menolak praktik divinasi dan tidak mengajarkan bahwa arwah 

memiliki kuasa supranatural atas manusia. Batas-batas ini bukan untuk meniadakan budaya, melainkan 

untuk memastikan bahwa unsur adat yang diintegrasikan benar-benar mengarahkan umat kepada 

pewartaan Injil. Justru melalui penegasan batas inilah ruang dialog menjadi semakin terbuka, karena 

unsur-unsur adat yang selaras dengan visi iman dapat diperdalam dan dihayati secara lebih kreatif. 

Dalam konteks inilah pengalaman Paka Di’a memperlihatkan potensi besar yang dimiliki tradisi lokal 

sebagai jembatan menuju penghayatan iman yang lebih mendalam melalui solidaritas komunal, doa 

bersama keluarga besar, dan penghormatan terhadap yang meninggal. Ketika Gereja dan masyarakat 

menafsir ulang simbol-simbol adat misalnya kurban sebagai ungkapan syukur atau lonto leok sebagai 

wujud persekutuan umat nilai budaya dapat memperkaya kehidupan beriman tanpa kehilangan makna 

aslinya. 



117 
 

Di tingkat pastoral, Gereja dipanggil menata strategi yang terarah dengan mendorong dialog 

berkelanjutan dengan tokoh adat, memberi pelatihan bagi pelayan pastoral agar peka terhadap nilai 

budaya lokal, serta melibatkan umat dalam merancang liturgi yang mengintegrasikan unsur budaya 

secara tepat. Tradisi seperti Paka Di’a juga perlu didokumentasikan sebagai wujud penghargaan 

terhadap warisan budaya dan sebagai bahan refleksi teologis. Bersamaan dengan itu, masyarakat 

Manggarai didorong untuk menanggapi tradisi Gereja dengan kreativitas, sehingga perjumpaan antara 

iman Kristiani dan budaya lokal semakin matang, dinamis, dan saling memperkaya. Melalui kerja sama 

ini, Gereja dan budaya bersama-sama mewujudkan tanda-tanda Kerajaan Allah dalam kehidupan 

sehari-hari.  

KESIMPULAN 

 Ritual Paka Di’a, sebagai tradisi khas masyarakat Manggarai, memuat tiga dimensi utama: 

spiritual, sosial, dan budaya. Dalam dimensi spiritual, masyarakat meyakini bahwa arwah yang 

meninggal kembali kepada Mori Kraeng sebagai Pemilik Kehidupan. Secara sosial, Paka Di’a menjadi 

momen yang memperkuat solidaritas keluarga dan kebersamaan komunitas. Dari sisi budaya, ritual ini 

berfungsi sebagai sarana pelestarian adat dan kearifan lokal yang diwariskan lintas generasi. Melalui 

perpaduan nilai-nilai ini, Paka Di’a tidak hanya mempertahankan identitas budaya Manggarai, tetapi 

juga meneguhkan ikatan komunal yang menjadi fondasi kehidupan sosial. Karena itu, ritual ini tetap 

hidup dan relevan meskipun masyarakat terus menghadapi perubahan zaman. 

Dalam konteks inkulturasi, Paka Di’a menghadirkan contoh konkret bagaimana Injil berakar 

dalam kebudayaan Manggarai tanpa menghapus identitas lokal. Nilai-nilai spiritual seperti doa untuk 

arwah, pengharapan akan keselamatan, serta solidaritas keluarga menunjukkan keselarasan mendalam 

antara tradisi adat dan iman Kristiani. Melalui proses inkulturasi, Gereja tidak hanya memasuki budaya 

lokal, tetapi juga memperkaya dan memurnikannya dengan terang Injil, sambil tetap menghargai 

keaslian simbol, ritus, dan cara hidup masyarakat Manggarai. Dengan demikian, Paka Di’a tidak 

sekadar menjadi media perjumpaan, melainkan bentuk nyata dialog iman dan budaya yang 

memungkinkan umat menghayati iman Katolik tanpa tercerabut dari akar tradisinya. 

Kesamaan nilai spiritual dan sosial antara Paka Di’a dan ajaran Gereja memperlihatkan bahwa 

tradisi ini berpotensi menjadi sarana pastoral dan evangelisasi yang kontekstual, dengan tetap menjaga 

keutuhan ajaran iman Gereja. Bagi Gereja, ritual ini dapat menjadi pintu masuk untuk mendekatkan diri 

pada umat melalui pendekatan budaya, sekaligus menjadikan Injil sebagai daya transformasi bagi 

kehidupan masyarakat lokal. Dari perspektif akademis, penelitian ini memperkaya kajian mengenai 

hubungan iman dan budaya dalam kerangka teologi inkulturasi. Untuk penelitian selanjutnya, 

diperlukan eksplorasi yang lebih mendalam mengenai bagaimana Paka Di’a dapat diintegrasikan secara 

konkret ke dalam liturgi maupun praksis pastoral Gereja di Manggarai. Pada akhirnya, Paka Di’a 

menunjukkan bahwa iman Katolik di Manggarai dapat dihayati secara otentik tanpa tercerabut dari akar 

budaya sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alkitab. (2008) Alkitab. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia. 

Bell, C. (1997) Ritual: Perspectives and dimensions. Oxford: Oxford University Press. 

Bevans, S. B. (2018) Models of contextual theology. Maryknoll: Orbis Books. 

Bloch, M., & Parry, J. (1982) Death and the regeneration of life. Cambridge: Cambridge University 

Press. 



118 
 

Collet, G. (2011) Liturgi: Pengantar untuk studi dan praksis liturgi (E. Martasudjita, Trans.). 

Yogyakarta: Kanisius. 

Creswell, J. W. (2013) Qualitative inquiry and research design (3rd ed.). Sage Publications. 

Creswell, J. W., & Miller, D. L. (2000) ‘Determining validity in qualitative inquiry’, Theory Into 

Practice, 39(3), h. 124–130. doi: 10.1207/s15430421tip3903_2. 

Dokumen Konsili Vatikan II. (2017) terj. R. Hardawiryana. Jakarta: Dep. Dokpen KWI – Obor. 

Fransiskus. (2020) Fratelli Tutti, terj. Martin Harun, O.F.M. Jakarta: Dep. Dokpen KWI. 

Hertz, R. (1960) Death and the right hand. Glencoe: Free Press. 

Keesing, R. M. (2014) Cultural anthropology: A contemporary perspective. Belmont: Wadsworth. 

Keesing, R. (2014) ‘Teori-teori tentang budaya’, Antropologi Indonesia, (52). doi: 

10.7454/ai.v0i52.3313.  

Kitab Hukum Kanonik. (2019) Jakarta: Konferensi Waligereja Indonesia. 

Mackiewicz, J. (2018) Writing center talk over time: A mixed-method approach. Sage Publications. 

Martasudjita, E. (2021) Teologi inkulturasi. Yogyakarta: Kanisius. 

Martasudjita, E. (2021) Liturgi: Pengantar untuk studi dan praksis liturgi. Yogyakarta: Kanisius. 

Rini, N. (2024) Ritual Paka Di’a dan praktik budaya Manggarai. Manggarai: Flores Press. 

Riyanto, A., Ohaitimur, J., Mulyatno, C. B., & Madung, O. G. (2015) Kearifan lokal – Pancasila: Butir-

butir filsafat keindonesiaan. Yogyakarta: Kanisius. 

Rini, M. M. (2024) ‘Semiotika dalam ritual adat Kando Nipi Da’at’, Jurnal Onoma, 10(1), h. 599–604. 

doi: 10.30605/onoma.v10i1.3073. 

Sendo, A., dkk. (2024) Studi antropologi masyarakat Manggarai. Manggarai: Pustaka Nusa. 

Shorter, A. (1988) Toward a theology of inculturation. Maryknoll: Orbis Books. 

Sudarlin, A. (2014) Tradisi Manggarai dan praktik doa adat. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Sendo, F., Anita, A., & Geba, T. (2024) ‘Ritual Barong Wae Teku’, Sajaratun: Jurnal Sejarah dan 

Pembelajaran Sejarah, 7(1), h. 9. doi: 10.37478/sajaratun.v7i1.1954. 

Sudarlin, F. (2014) ‘ Torok, Doa Masyarakat Manggarai Tinjauan Teologis dan Problem Inkulturasinya 

dalam Perayaan Ekaristi’, Perspektif, 9(1), h. 9. doi: 10.69621/jpf.v9i1.51. 

Yohanes Paulus II. (1990) Redemptoris Missio, terj. F. Borgias & A. S. Suhardi,.Jakarta, Indonesia: 

Departemen Dokpen KWI.  

 

 

 


