Borneo Review o ISSN: 2830-5159

Jurnal Lintas Agama dan Budaya
Volume 4 No. 2 Desember 2025 (72-84)

PAKA DI’A DALAM TRADISI KEMATIAN MASYARAKAT
MANGGARAI: RUANG PERJUMPAAN ANTARA BUDAYA DAN
GEREJA

Fernandes Fernando

Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma

Email korespondensi: fernandesfernando705@gmail.com

Abstrak

Ritual Paka Di’a merupakan salah satu tradisi kematian dalam kebudayaan Manggarai yang sarat
makna spiritual, sosial, dan budaya. Ritual ini berfungsi sebagai penghormatan kepada arwah leluhur,
penguatan ikatan kekeluargaan, serta sarana pelestarian kearifan lokal. Penelitian ini bertujuan untuk
memahami Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan antara budaya lokal dan Tradisi Gereja Katolik melalui
perspektif inkulturasi, serta menggali maknanya bagi kehidupan beriman umat Katolik Manggarai.
Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan teknik wawancara dan
dokumentasi terhadap tokoh adat, tokoh agama, serta masyarakat setempat. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Paka Di’a mengandung nilai-nilai yang selaras dengan ajaran Katolik, seperti
keyakinan akan kehidupan setelah kematian, doa bagi arwah, pengorbanan, solidaritas, dan
kebersamaan, yang tampak dalam integrasi doa adat dengan doa liturgis serta praktik solidaritas
komunitas. Perjumpaan ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal dapat menjadi wadah yang
memperkaya ekspresi iman, sekaligus memperluas pemahaman umat tentang relasi antara budaya dan
Gereja. Dengan demikian, Paka Di’a tidak hanya menjadi sarana pelestarian identitas budaya, tetapi
juga media inkulturasi yang memperkaya dan memperkokoh kehidupan iman umat Katolik dalam
konteks Manggarai.

Kata-kata kunci: Paka Di’a, budaya Manggarai, Gereja Katolik, iman dan budaya.

Abstract

The Paka Di’a ritual is one of the death traditions in Manggarai culture, rich in spiritual, social, and
cultural meanings. This tradition functions as an act of honoring ancestral spirits, strengthening family
bonds, and preserving local wisdom. This study aims to understand Paka Di’a as a space of encounter
between local culture and the Catholic Church's tradition through the perspective of inculturation, as
well as to explore its significance for the faith life of Manggarai Catholic communities. The research
employs a qualitative approach using interviews and documentation involving traditional leaders,
religious figures, and local community members. The findings show that Paka Di’a contains values that
resonate with Catholic teachings, such as belief in life after death, prayers for the deceased, sacrifice,
solidarity, and communal togetherness, manifested in the integration of traditional prayers with
liturgical prayers and in communal acts of solidarity. This encounter demonstrates how local traditions
can become a medium that enriches expressions of faith and broadens the community s understanding
of the relationship between culture and the Church. Thus, Paka Di’a serves not only as a means of
preserving Manggarai cultural identity but also as a medium of inculturation that strengthens and
enriches the faith life of Catholic believers in the Manggarai context.

Keywords: Paka Di’a, Manggarai culture, Catholic Church, faith and culture.


mailto:fernandesfernando705@gmail.com

PENDAHULUAN

Ritual Paka Di’a merupakan salah satu tradisi kebudayaan Manggarai yang sarat makna
spiritual dan sosial. Sebagai bagian dari ritus kematian, Paka Di’a bukan sekadar penghormatan
terhadap arwah yang telah meninggal, tetapi juga merupakan momen penting untuk mempererat
solidaritas keluarga dan masyarakat. Dalam konteks kehidupan sosial Manggarai, ritual ini memiliki
nilai-nilai luhur yang diwariskan secara turun-temurun, mencerminkan keyakinan akan keberadaan
Mori Kraeng (Tuhan Pemilik) sebagai entitas tertinggi yang menjadi pusat kehidupan religius
masyarakat (Riyanto et al., 2015). Dengan demikian, Paka Di’a tidak hanya dipahami sebagai upacara
adat, tetapi juga sebagai ekspresi iman yang menyatukan dimensi transenden dengan ikatan sosial-
komunal.

Fenomena Paka Di’a sejalan dengan temuan antropologi dan kajian budaya internasional.
Bloch dan Parry (1982) menyatakan bahwa ritual kematian berperan dalam regenerasi kehidupan sosial
dan memperkuat hubungan komunitas melalui simbolisme bersama, sementara Hertz (1960)
menekankan struktur simbolik kematian yang mengatur transisi dari dunia hidup ke dunia arwah
sekaligus memperkuat solidaritas sosial. Prosesi Paka Di’a, yang mencakup doa, pengorbanan hewan,
ungkapan simbolik, dan keterlibatan kolektif masyarakat, menunjukkan bahwa ritual ini tidak hanya
ekspresi religiositas, tetapi juga sarana memperkuat persaudaraan dan kohesi sosial. Keesing (2014)
menegaskan bahwa kebudayaan membentuk sistem makna yang menstrukturkan kehidupan
masyarakat; dengan demikian, Paka Di’a dapat dipahami sebagai sistem simbolik yang
mengintegrasikan nilai spiritual dan sosial sekaligus meneguhkan identitas komunitas.

Kekayaan makna yang terkandung dalam Paka Di’a membuka ruang refleksi teologis bagi
Gereja Katolik, khususnya terkait dengan praksis inkulturasi. Konsili Vatikan II melalui Gaudium et
Spes menegaskan pentingnya keterbukaan Gereja terhadap kebudayaan-kebudayaan lokal. Inkulturasi
dipahami sebagai proses di mana Injil berakar dalam tradisi masyarakat, sekaligus memurnikan nilai-
nilai budaya agar selaras dengan iman Kristiani (Martasudjita, 2021). Dengan demikian, Paka Di’a
dapat dipandang sebagai peluang bagi Gereja untuk menghadirkan pesan Kristus dalam konteks
Manggarai secara lebih komunikatif dan relevan.

Penelitian-penelitian sebelumnya telah menunjukkan bahwa inkulturasi menjadi jembatan
penting antara iman dan budaya. Bevans (2018) menekankan bahwa teologi kontekstual berangkat dari
keyakinan bahwa wahyu Allah selalu hadir dalam sejarah dan budaya tertentu. Demikian pula, Riyanto
et al. (2015) melihat Pancasila dan kearifan lokal sebagai ruang perjumpaan filsafat dan iman, di mana
nilai-nilai luhur masyarakat dapat dipertautkan dengan pesan Kristiani. Namun demikian, kajian yang
secara spesifik mengangkat Paka Di’a dalam kaitannya dengan inkulturasi liturgi masih jarang
dilakukan. Beberapa penelitian yang ada lebih menyoroti aspek antropologis atau kultural belaka, tanpa
memberi ruang refleksi teologis yang memadai (Sendo, al., 2024; Rini, 2024). Karena itu, penelitian ini
mengisi kekosongan tersebut dengan melakukan kajian teologis yang secara langsung menempatkan
Paka Di’a dalam dialog dengan tradisi liturgi Gereja Katolik.

Dari perspektif Gereja lokal, kajian tentang Paka Di’a penting karena memberikan pemahaman
baru mengenai bagaimana iman Katolik dapat berdialog dengan tradisi Manggarai. Proses ini tidak
hanya relevan bagi umat di Manggarai, melainkan juga menjadi contoh praksis inkulturasi di Indonesia
secara lebih luas. Dalam konteks pluralisme budaya dan agama, pengakuan terhadap nilai-nilai lokal
menjadi sarana membangun dialog antariman sekaligus memperkuat integrasi nasional (John Paul II,
1990/2021). Dengan demikian, penelitian tentang Paka Di’a memiliki signifikansi ganda: pertama,
memperkaya khazanah teologi inkulturasi; kedua, mendukung misi Gereja dalam menghadirkan Injil
secara kontekstual.

73



Artikel ini berupaya menelaah Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan antara budaya Manggarai
dan ajaran Gereja Katolik. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui wawancara dan
observasi, penelitian ini berfokus pada dua aspek: pertama, deskripsi makna dan simbol dalam ritual
Paka Di’a; kedua, refleksi teologis atas kemungkinan inkulturasi nilai-nilai Paka Di’a dalam kehidupan
iman Katolik. Refleksi ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga kritis dengan mempertimbangkan
batas-batas teologis inkulturasi yakni sejauh mana unsur-unsur budaya dapat diintegrasikan dalam iman
Kristiani, serta aspek-aspek yang perlu dimurnikan agar tetap selaras dengan ajaran Gereja. Dengan
demikian, tulisan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pengembangan teologi kontekstual
di Indonesia serta memperlihatkan bagaimana Gereja dapat hadir secara relevan dalam konteks budaya
lokal.

METODE PENELITIAN

Tulisan ini berisi hasil penelitian kualitatif mengenai tradisi Paka Di’a dalam kebudayaan
masyarakat Manggarai sebagai ruang perjumpaan dengan Tradisi Gereja Katolik. Penelitian ini
dilakukan di beberapa tempat di wilayah Manggarai, dengan menekankan Paka Di’a sebagai ruang
perjumpaan antara budaya lokal dan Gereja Katolik. Fokus penelitian diarahkan pada pemahaman
mengenai bagaimana Paka Di’a bukan hanya mencerminkan keyakinan budaya lokal, tetapi juga
menyediakan peluang bagi praktik inkulturasi Gereja. Untuk menggali makna spiritual, simbolik, dan
sosial dari ritual ini, penelitian melibatkan wawancara mendalam dengan tokoh adat, tokoh agama, serta
anggota masyarakat yang memiliki pemahaman langsung mengenai pelaksanaan Paka Di’a.

Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan pemahaman mendalam atas makna
spiritual, sosial, dan simbolik Paka Di’a dalam konteks alamiah masyarakat Manggarai (Rachman et
al., 2020; Mackiewicz, 2018). Data dianalisis menggunakan teknik analisis tematik terhadap transkrip
wawancara dan dokumen, dengan kategori-kategori seperti makna ritus, simbol-simbol utama, bentuk
perjumpaan antara adat dan Gereja, serta peluang dan batas-batas teologis inkulturasi. Pendekatan ini
memberikan ruang untuk menangkap pengalaman, nilai, dan dinamika budaya secara lebih
komprehensif. Selain itu, metode ini membantu peneliti memahami cara masyarakat menafsirkan dan
menghidupi ritual tersebut dalam keseharian mereka. Dengan demikian, analisis kualitatif
memungkinkan lahirnya interpretasi yang lebih kontekstual dan sesuai dengan realitas sosial-religius
masyarakat Manggarai.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dan dokumentasi, yang
dilaksanakan secara daring melalui telepon dan aplikasi WhatsApp karena keterbatasan akses menuju
lokasi penelitian. Pemilihan narasumber dilakukan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu
memilih individu yang memiliki kompetensi budaya, pengalaman langsung dalam pelaksanaan Paka
Di’a, serta peran signifikan sebagai tokoh adat, tokoh agama, atau anggota komunitas yang memahami
makna ritual (Patton, 2002; Creswell, 2013). Narasumber terdiri dari ketua adat di Cancar, pemerhati
budaya di Gendang Lungar, serta tokoh adat dan tokoh agama dari Pacar, Manggarai Barat. Wawancara
via telepon memberikan narasi langsung, sementara pesan dan panggilan WhatsApp mendukung
dokumentasi berupa teks, rekaman suara, dan foto. Validasi data dilakukan melalui triangulasi sumber
dengan membandingkan informasi antar-narasumber serta member check sederhana untuk memastikan
ketepatan interpretasi peneliti (Creswell & Miller, 2000). Teknik ini relevan untuk menggali
pemahaman mendalam sekaligus menjaga keaslian perspektif masyarakat mengenai Paka Di’a.

74



HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan data-data dari responden tentang ritual Paka Di’a sebagai ruang perjumpaan
dengan Gereja menunjukkan beberapa poin berikut ini:

Pengertian Paka Di’a

Paka Di’a merupakan salah satu ritual kematian dalam tradisi kebudayaan Manggarai. Paka
Di’a berasal dari dua kata yakni, paka (harapan) dan di’a (baik). Secara harfiah Paka Di’a dimaknai
sebagai harapan akan kebaikan yang akan dialami oleh seseorang yang sudah meninggal. Masyarakat
Manggarai meyakini orang yang sudah meninggal akan kembali ke Mori Kraeng (Tuhan Pemilik),
sebagai entitas tertinggi dalam tradisi masyarakat Manggarai Sendo, Anita, & Geba, 2024). Nama lain
dari ritual ini adalah pedeng bokong. Yeremias Jeramu mengungkapkan pedeng “menyiapkan”
sedangkan bokong “bekal” yaitu suatu ritus yang dimaksud agar orang yang telah meninggal membawa
bekal menuju Mori Kraeng (Y. Jeramu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Bekal ini diharapkan
dapat menghantarnya kepada Mori Kraeng sebagai sang pemilik kehidupan. Inti dari ritus Paka Di’a
adalah doa untuk keselamatan jiwa bagi arwah yang meninggal dunia dan memohon perlindungan bagi
keluarga yang ditinggalkan agar terhindar dari berbagai bencana.

Ritus Paka Di’a tidak memiliki aturan khusus untuk waktu pelaksanaannya, karena disesuaikan
dengan kesepakatan dari semua keluarga. Pada umumnya dilaksanakan pada peringatan ke 40 hari atau
hari-hari libur sekolah/hari raya keagamaan. Siprianus Madu mengungkapkan pelaksanaannya Paka
Di’a dilakukan setelah peringatan 40 hari (S. Madu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Tetapi
dalam keadaan tertentu, ritual Paka Di’a diadakan pada peringatan ke 40 hari. Penentuan, Hal ini
dilakukan dengan berbagai pertimbangan seperti keadaan ekonomi dan mobilitas dari keluarga yang
akan hadir dalam ritual Paka Di a.

Tahap-tahap Paka Di’a

Pelaksanaan Paka Di’a memiliki tahap-tahap. Setiap tahap yang ada memiliki arti dan makna
tersendiri sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari ritual ini. Tahap-tahap tersebut antara lain:

Tura cai (penyambutan)

Tura cai merupakan sebuah ritual penyambutan bagi anak wina (semua anak perempuan dari
sebuah rumpun keluarga) dan anak rona (semua laki-laki dari sebuah rumpun keluarga) di rumah duka
oleh keluarga. Ritual ini diawali dengan pemberian Tuak Kapu (moke penyambutan) oleh tuan rumah
sebagai simbol penghormatan. Setelah acara penyambutan, mereka diberi makan siang dengan menu
yang berbeda sebelum mengikuti acara inti raki (ritus kurban) yaitu penyatuan pesan adat dan doa bagi
arwah almarhum agar diterima di sisi Tuhan dan melindungi keluarga yang ditinggalkan.

Renge ela (doa atas babi/hewan yang akan dikurbankan)

Renge ela adalah ritual doa adat (fudak) untuk memohon berkat dan perlindungan Tuhan,
leluhur, dan roh alam, yang dipimpin oleh seorang forok (tokoh adat). Ritual ini melibatkan
penyembelihan babi di depan rumah duka (renge ela), dan pesan adat disampaikan melalui doa khusus,
seperti permohonan agar dosa almarhum diampuni dan jiwa mereka beristirahat dalam damai bersama
Tuhan. Siprianus Madu mengungkapkan penyatuan doa dan pesan ini dilakukan dengan fudak (doa
adat) oleh seorang forok (tokoh adat yang sudah dipercayakan untuk membawakan doa adat ini
sambil renge ela (penyembelihan seekor babi di depan pintu rumah duka) (S. Madu, wawancara
pribadi, 25 November 2024). Doa yang sampaikan oleh pemuka adat (Sudarlin, 2014, p. 9):

75



Bahasa Manggarai

Bahasa Indonesia

Kudut hau kali ga neka pa one anak, neka kawes ase
kaem agu neka porong sangged empo dom , hau kali
ga tukam ngger le, tonim ngger ce’e. Eme manga lut
agu lorong dewa agu wakar dur culus le hau doet
koles, poro hau kali ga pengge le, tadu lau, kudut emo
dopo hau kali ga irus one isung lu’u one mata, geal
agu sagang kali ami musi mai, wur sangget rucuk,
kendos sanggeg dango, neka mangas ringing tis nepo
leso, kudut tela kole kali ga pe’ang, mose api ketekm
one. Tegi dami kole ngasang ase ka’e wa’'um nggitu
kole pa’ang agu ngaung agu sangged ngasang anak

Supaya engkau yang telah meninggal jangan datang
ke hadapan anak-anak, kakak atau adikmu, juga
semua cucumu. Engkau harus menghadap sang
Pencipta. Jika ada jiwa yang ingin mengikutimu,
usirlah kembali dan engkau menjadi pelindung dan
penjaga kami, jauhkan segala sakit dan penderitaan
baru bagi kami. Berilah kami berkat kelimpahan dan
kesehatan yang baik. Kami juga meminta termasuk
semua warga kampung kita, “anak rona” dan “anak
wina” dalam acara “kelas” ini, supaya engkau tidak
lagi menyatu dengan kami.

rona anak wina, ai leso ho’o kudut adak kelas tanda
beo agu golom hau, kudut be sina muing hau, be ce’e
muing ami, kudut hau kaliga neka pa one anak, neka
kawe ase ka’e agu neka porongs sangged empo dom,
hau kaliga tukam ngger le tonim ngger ce’e. Ketekm
one.

Doa adat Paka Di’a ini memuat permohonan utama agar arwah yang meninggal dapat
dipisahkan secara baik dari dunia orang hidup, dilindungi oleh leluhur, dan diterima dalam tatanan
kosmis yang benar. Doa ini sekaligus memohon perlindungan bagi keluarga yang ditinggalkan dari
berbagai gangguan spiritual, serta meminta berkat agar komunitas hidup dalam kerukunan,
keseimbangan, dan moralitas adat yang benar. Melalui simbol-simbol adat seperti adak kelas, tanda
beo, golom, serta pembacaan tanda pada usus, hati, dan empedu babi, ritual ini meneguhkan identitas
komunal, memulihkan relasi sosial, serta menata kembali keseimbangan batin keluarga dalam masa
duka. Dengan demikian, renge ela memiliki fungsi kosmologis, sosial, dan spiritual yang
memperlihatkan bagaimana ritual adat bekerja sebagai sarana pemulihan dan penyelarasan hubungan
antara manusia, leluhur, dan Sang Pencipta.

Toto urat

Toto urat merupakan ritual untuk melihat bagian hati dan usus dari hewan yang telah
dikurbankan. Hal ini dilakukan untuk membaca tanda-tanda kehidupan keluarga kedepannya, yang
lazim disebut sebagai urat dia’'a (tanda yang baik). Bagian ini diyakini dapat memberikan ramalan bagi
masa depan keluarga yang ditinggalkan. Jika tanda baik terlihat, keluarga diyakini akan mendapat
berkat. Jika sebaliknya, keluarga diminta untuk berwaspada dan berdoa agar dijauhkan dari kemalangan
yang akan menimpa mereka.

Hang helang

Hang helang (memberi makan bagi yang sudah meninggal) merupakan ritual yang paling
akhir dalam upacara Paka Di’a. Ritual ini menggunakan beberapa bagian dari hewan yang telah
dikurbankan seperti hati, dada, usus dan paha dengan cara dibakar. Bagian-bagian dari hewan kurban
tersebut disajikan dengan hang kolang (nasi panas), air putih dan tuak (minuman tradisional) (Rini,
2024). Ketua adat akan mempersembahkan hang helang kepada orang telah meninggal. Doa singkat
untuk persembahan hang helang: hoo hang kolang agu wae inung lantang meu paang ble, mai hang
cama-cama (ini nasi hangat dan air minum untuk kalian semua yang telah meninggal, silahkan
memakannya bersama-sama).

76



Ritual Paka Di’a menampilkan simbolisme yang kaya, terutama melalui pengorbanan hewan
dan doa bersama. Hewan kurban dalam Paka Di’a tidak hanya berfungsi sebagai persembahan, tetapi
juga sebagai simbol hubungan antara manusia, leluhur, dan Tuhan, mencerminkan pemahaman
masyarakat Manggarai mengenai siklus kehidupan, kematian, dan regenerasi sosial. Doa yang
dipanjatkan secara bersama menegaskan kohesi komunitas dan menunjukkan dimensi spiritual yang
mengikat masyarakat dalam pengalaman kolektif. Perspektif ini sejalan dengan teori ritual dari Turner
(1969), yang menekankan bahwa ritus berfungsi sebagai proses transisi (/iminal) yang memungkinkan
individu dan komunitas melewati perubahan sosial atau spiritual sambil memperkuat solidaritas. Hewan
kurban dan doa kolektif dapat dipahami sebagai bagian dari struktur simbolik yang membentuk identitas
komunitas dan meneguhkan hubungan sosial (Bell, 1997). Dengan demikian, Paka Di’a bukan sekadar
praktik religius, tetapi juga sarana meneguhkan nilai budaya, solidaritas sosial, dan identitas komunitas
secara menyeluruh.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Paka Di’a tidak hanya berfungsi sebagai ritus
penghormatan leluhur, tetapi juga menjadi sarana penting untuk mempertemukan kembali anggota
keluarga besar, memperkuat solidaritas sosial, dan meneguhkan identitas komunal masyarakat
Manggarai. Temuan ini sejalan dengan analisis Bloch dan Parry (1982) yang menegaskan bahwa ritual
kematian berperan dalam regenerasi kehidupan sosial serta pemulihan hubungan-hubungan komunitas.
Hal ini juga didukung oleh pandangan Hertz (1960) bahwa ritus kematian mengandung struktur
simbolik yang mengatur transisi dari dunia orang hidup ke dunia arwah, sambil memperkuat kohesi
sosial melalui tindakan-tindakan kolektif. Dengan demikian, Paka Di’a dapat dipahami sebagai ritus
yang tidak hanya menghubungkan manusia dengan leluhur, tetapi juga berfungsi sebagai ruang
pembentukan kembali tatanan sosial dan spiritual masyarakat.

Makna Paka Di’a

Paka Di’a adalah ritual khas masyarakat Manggarai yang sarat nilai spiritual, sosial, dan
budaya. Ritual ini memiliki penghormatan terhadap arwah leluhur, mempererat hubungan keluarga, dan
melestarikan adat istiadat. Selain itu, Paka Di’a mencerminkan harmoni antara tradisi lokal dan ajaran
agama.

Makna spiritual

Yeremia Jeramu mengungkapkan Paka Di’a adalah sebuah upacara untuk mengenang orang
yang telah meninggal dunia (Y. Jeramu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Dalam upacara ini,
orang yang telah meninggal akan dilepaskan secara total dari keterkaitannya dengan orang yang masih
hidup. Ia akan pergi ke Mori Kraeng sebagai penciptanya. Melalui Paka Di’a, masyarakat
mengungkapkan keyakinan bahwa kehidupan di dunia ini terkait erat dengan kehidupan arwah di alam
baka. Masyarakat Manggarai meyakini bahwa hewan yang akan dikorbankan dan doa dalam upacara
ini berfungsi sebagai penghantar bagi seseorang yang telah meninggal. Dengan demikian, secara
spiritual upacara ini harus dilakukan. Geradus Dagur dan Maksimus Terima mengungkapkan Ketika
upacara ini tidak dilakukan, keluarga akan mendapat hukuman atau sanksi (nagki atau itang), contohnya
menderita sakit non medis dan hambatan dalam usaha (G. Dagur & M. Terima, wawancara pribadi, 27
November 2024). Masyarakat Manggarai masih meyakini bahwa peristiwa-peristiwa yang sulit
ditangkap oleh akal manusia diakibatkan oleh kurangnya penghormatan kepada leluhur. Dalam hal ini,
pelaksanaan Paka Di’a tidak hanya bermanfaat bagi yang telah meninggal tetapi juga membawa
kebaikan bagi keluarga yang ditinggalkan.

77



Makna kekeluargaan

Secara sosial, Paka Di’a menjadi momen penting untuk mempererat hubungan keluarga besar
dan masyarakat sekitar. Ritual ini melibatkan berbagai pihak, seperti anak wina (anak perempuan dari
keluarga besar) dan anak rona (anak laki-laki dari keluarga besar). Siprianus Madu mengungkapkan
acara ini menjadi momentum bagi keluarga besar untuk berkumpul dan membangun keakraban satu
sama lain (S. Madu, wawancara pribadi, 25 November 2024). Keluarga yang hadir akan saling
memperkenalkan diri beserta statusnya dalam keluarga sebagai anak rona atau anak wina. Oleh karena
keluarga yang hadir memiliki peranan dan fungsinya tersendiri dalam ritual Paka Di’a.

Makna budaya

Dari sisi budaya, Paka Di’a adalah simbol warisan adat yang kaya akan nilai-nilai kearifan
lokal yang melekat dalam kehidupan masyarakat Manggarai. Tradisi Paka Di’a berfungsi sebagai
penerusan dan pelestarian nilai-nilai leluhur bagi generasi muda agar menghormati tradisi, identitas
budaya, dan akar spiritual. Yeremias Jeramu mengungkapkan ritual Paka Di’a harus dilestarikan secara
turun temurun karena mengandung banyak nilai dan warisan para leluhur (Y. Jeramu, wawancara
pribadi, 25 November 2024). Ia juga mengungkapkan upacara ini dapat dijadikan sebagai ruang untuk
meningkatkan budaya perjumpaan sebagai satu keluarga. Apalagi ruang perjumpaan bagi sesama
anggota keluarga sangat sulit untuk dilakukan di berbagai kesempatan.

Makna solidaritas

Kematian merupakan sebuah peristiwa yang menyedihkan bagi keluarga yang ditinggalkan.
Kesedihan itu tentunya tidak hanya dialami oleh keluarga tetapi juga oleh masyarakat sekitar. Dalam
pelaksanaan ritual Paka Di’a, keluarga tentunya masih merasakan kesedihan. Salah satu bukti
solidaritas dari masyarakat sekitar biasanya adalah persiapan tempat. Masyarakat akan bergotong
royong menyediakan berbagai fasilitas agar acaranya berjalan dengan lancar. Dalam hal ini peran laki-
laki dan perempuan akan dibedakan. Laki-laki biasanya mempersiapkan tenda dan mencari kayu api,
sedangkan perempuan akan mempersiapkan makanan di dapur. Selain itu, masyarakat sekitar juga akan
membawa berbagai kebutuhan seperti beras, minyak goreng, gula, kopi dan berbagai kebutuhan
mendasar lainnya.

Paka Di’ a sebagai Ruang Perjumpaan dengan Tradisi Gereja

Perutusan Gereja selalu terjadi dalam konteks budaya yang beragam. Karena itu, pewartaan
Injil tidak pernah lepas dari dialog dengan kebudayaan tempat Gereja hadir. Upaya menghadirkan Injil
dalam budaya lokal ini disebut inkulturasi. Secara etimologis, inkulturasi berasal dari kata Latin in—
cultura, yang berarti masuk ke dalam budaya. Dalam teologi Katolik, inkulturasi dipahami sebagai
proses ketika Injil berakar dalam kebudayaan tertentu dan pada saat yang sama memurnikan serta
mengarahkan nilai budaya tersebut dalam terang Kristus (Martasudjita, 2021). Konsili Vatikan II
menegaskan bahwa Injil dipanggil untuk memperkaya budaya setempat tanpa menghilangkan
identitasnya (Ad Gentes 2). Paus Yohanes Paulus II melalui ensiklik Redemptoris Missio menekankan
bahwa inkulturasi bukan sekadar adaptasi luar, tetapi merupakan “transformasi mendalam nilai-nilai
otentik budaya melalui integrasi mereka ke dalam Kekristenan dan meresapnya Injil dalam kehidupan
umat manusia” (RM 52). Dengan demikian, inkulturasi merupakan proses dialog timbal balik: Gereja
membawa terang Injil ke dalam budaya, sekaligus belajar dari kebijaksanaan dan nilai-nilai lokal yang
memperkaya kehidupan Gereja sendiri. Inkulturasi memastikan bahwa Injil sungguh menjadi “kabar
gembira” yang mampu berbicara secara hidup dan bermakna bagi masyarakat setempat.

78



Ritual Paka Di’a sebagai Media Inkulturasi

Salah satu langkah konkret inkulturasi Gereja dalam kebudayaan Manggarai adalah melalui ritual
Paka Di’a . Ritual ini menjadi ruang perjumpaan antara budaya setempat dengan Tradisi Gereja.
Geradus Dagur dan Maksimus Terima menegaskan Paka Di’a tidak bertentangan dengan tradisi Gereja
Katolik. Praktik ritual Paka Di’a bahkan selalu dibuka atau ditutup dengan doa-doa dan perayaan
ekaristi (G. Dagur & M. Terima, wawancara pribadi, 27 November 2024). Masyarakat Manggarai
melihat ada kesejajaran antara Paka Di’a dan tradisi mendoakan orang yang meninggal dalam Gereja
Katolik. Demikian pula Gereja melihat ada kesejajaran antara tradisi mendoakan orang meninggal
dalam Gereja dengan ritual Paka Di’a. Kesejajaran keduanya sangat jelas bila pelaksanaan Paka Di’a
dilaksanakan pada peringatan malam ke-40. Berhubung dengan pelaksanaan ritual ini yang tidak terlalu
kaku, ada banyak ritual Paka Di’a diadakan pada malam peringatan ke-40. Hal ini dilakukan demi
efisiensi biaya yang akan dikeluarkan oleh keluarga. Bila ditelusuri, malam peringatan ke-40 ini tidak
murni dari kebiasaan orang-orang Manggarai. Peringatan ini diadopsi dari tradisi Katolik yang telah
menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Manggarai. Penggabungan antara keduanya membuat
perjumpaan budaya dan Gereja semakin muda. Dalam hal ini, budaya dan tradisi Gereja saling
melengkapi dan memperkaya.

Titik Tolak Perjumpaan Paka Di’a dan Tradisi Gereja

Perjumpaan antara ritual Paka Di’a dan tradisi Gereja terjadi dalam beberapa nilai. Beberapa
hal penting yang memungkinkan perjumpaan dari keduanya antara lain:

Nilai spiritual

Paka Di’a menegaskan keyakinan bahwa arwah kembali kepada Mori Kraeng (Tuhan Pemilik
Kehidupan) dan perlu didoakan agar diterima oleh Mori Kraeng. Ajaran Gereja mengajarkan bahwa
jiwa orang beriman dipanggil masuk dalam persekutuan dengan Allah dan didoakan agar disucikan
serta mengalami keselamatan kekal. Katekismus Gereja Katolik menegaskan bahwa “Orang yang mati
dalam rahmat dan persahabatan Allah dan disucikan sepenuhnya, akan hidup selama-lamanya bersama
Kristus” (KGK 1023). Keselarasan pandangan ini memperlihatkan bahwa kedua tradisi sama-sama
memandang kematian sebagai perjalanan menuju kehidupan yang lebih tinggi serta menempatkan doa
sebagai bentuk penyertaan bagi jiwa yang telah berpulang. Dalam titik temu inilah terbuka ruang
inkulturasi, sebab orientasi Paka Di’a terhadap penyelenggaraan ilahi sejalan dengan visi iman
Kristiani. Namun demikian, beberapa unsur kosmologis tertentu tetap membutuhkan pemurnian agar
selaras dengan pemahaman Gereja mengenai keselamatan dan peranan Allah sebagai sumber
kehidupan. Misalnya, Keyakinan bahwa arwah dapat ‘kembali mengganggu’ keluarga perlu dimurnikan
dan dipahami secara simbolis sebagai ungkapan psikologis mengenai duka dan keterikatan, karena
ajaran Gereja menegaskan bahwa jiwa yang telah meninggal berada dalam penyelenggaraan Allah dan
tidak memiliki kuasa untuk mencelakai manusia. Gereja mengajarkan bahwa Kristus telah mengalahkan
kuasa maut (KGK 1006-1014), sehingga orang beriman tidak lagi ditempatkan di bawah ketakutan
terhadap roh orang mati.

Nilai kebersamaan dan solidaritas

Dalam tradisi Paka Di’a, kebersamaan dan solidaritas diwujudkan melalui keterlibatan seluruh
komunitas untuk mendukung keluarga yang berduka. Kehadiran keluarga besar, tetangga, dan kerabat
dari berbagai tempat menegaskan bahwa proses berduka adalah pengalaman komunal, bukan hanya
beban pribadi. Pola ini tampak jelas dalam praktik /onto leok (duduk melingkar) sebagai simbol
kesetaraan, musyawarah, dan ikatan sosial yang menjadi ciri khas masyarakat Manggarai dan selalu
hadir dalam upacara duka (Riyanto et al., 2015). Pemahaman mengenai kebersamaan yang bersifat

79



komunal ini menemukan titik temu makna dalam ajaran Gereja Katolik, yang memandang solidaritas
sebagai wujud konkret kasih yang harus dihidupi umat. Konsili Vatikan II menegaskan bahwa manusia
diciptakan untuk hidup dalam persekutuan, bukan secara individual (GS 32), dan Kitab Suci
mengingatkan umat untuk “saling menanggung beban” (Gal 6:2) sebagai bagian dari panggilan menjadi
tubuh Kristus. Solidaritas dipahami sebagai kehadiran penuh empati, sebagaimana ditegaskan Rasul
Paulus: “menangislah dengan orang yang menangis” (Rom 12:15).

Kebersamaan Paka Di’a dan solidaritas dalam Gereja saling memperkaya karena keduanya
menempatkan manusia sebagai makhluk relasional yang dipanggil untuk saling menopang. Konsili
Vatikan II menegaskan bahwa manusia tidak dapat menemukan kepenuhan dirinya kecuali dalam
ketulusan pemberian dirinya kepada sesama (bdk. GS 24) serta bahwa manusia diciptakan untuk hidup
dalam persekutuan, bukan untuk individualisme (bdk. GS 32). Kitab Suci pun meneguhkan panggilan
ini, umat diminta untuk “saling menanggung beban” (Gal 6:2) serta “menangis dengan orang yang
menangis” (Rom 12:15), sebagai wujud empati dan kasih yang konkret. Dalam terang iman ini,nilai
komunal dalam Jonto leok dapat diinkulturasi sebagai bentuk konkret persaudaraan Kristiani yang
mengakar dalam konteks lokal, selaras dengan identitas Gereja sebagai “umat Allah yang bersatu dalam
satu persekutuan” (LG 9). Unsur yang perlu diarahkan adalah kecenderungan menjadikan kehadiran
kolektif semata-mata sebagai kewajiban adat; melalui inkulturasi, Gereja dapat menegaskan makna
rohaninya sebagai perwujudan kasih dan pelayanan, bukan sekadar tradisi sosial. Hal ini sejalan dengan
ajaran Paus Fransiskus dalam Fratelli Tutti, yang menekankan bahwa solidaritas harus menjadi tindakan
kasih yang konkret, menggerakkan umat untuk “membangun persaudaraan yang nyata dalam kehidupan
sehari-hari” (FT 115).

Doa sebagai inti dari tradisi

Dalam Paka Di’a, doa menjadi unsur utama yang menyatukan komunitas untuk mendoakan
arwah dan menguatkan keluarga yang ditinggalkan. Doa dilakukan sebagai bentuk penyerahan diri
kepada Mori Kraeng (Tuhan), memohon ketenteraman bagi jiwa yang berpulang serta perlindungan
bagi keluarga. Fungsi doa dalam ritual ini menegaskan bahwa relasi manusia dengan Tuhan tetap
menjadi pusat dari proses berduka dalam budaya Manggarai. Dalam Gereja Katolik, doa bagi arwah
juga memiliki tempat yang sangat penting. Gereja mengajarkan bahwa umat beriman di dunia dan jiwa-
jiwa yang telah meninggal berada dalam satu persekutuan doa, sebagaimana ditegaskan dokumen
Lumen Gentium mengenai persekutuan para kudus (LG 50). Selain itu, Katekismus Gereja Katolik
menyatakan bahwa doa serta perayaan Ekaristi dapat membantu jiwa-jiwa yang telah wafat menuju
penyucian dan persekutuan sempurna dengan Allah (KGK 1032). Dengan demikian, baik dalam adat
Manggarai maupun tradisi Gereja, doa dipahami sebagai tindakan kasih yang menjembatani manusia
dengan Tuhan serta sebagai ungkapan solidaritas spiritual bagi mereka yang meninggal.

Kedua tradisi ini menunjukkan keselarasan teologis yang mendasar, terutama dalam memaknai
doa sebagai wujud iman, harapan, dan kasih bagi mereka yang telah berpulang. Unsur doa dalam Paka
Di’a dapat diinkulturasi secara harmonis karena sejalan dengan ajaran Gereja mengenai doa bagi arwah.
Yang perlu diselarasakan adalah pemahaman doa yang masih terikat pada pola kosmologis tertentu,
misalnya anggapan bahwa efektivitas doa adat bertumpu pada mekanisme yang bersifat magis. Melalui
proses inkulturasi, doa adat dapat dimaknai kembali sebagai ekspresi iman dan penghiburan komunal,
sehingga semakin selaras dengan spiritualitas Kristiani yang memahami doa sebagai dialog dengan
Allah dan wujud kasih bagi sesama.

80



Makna kurban

Dalam ritual Paka Di’a, kurban hewan seperti babi, kambing, kerbau, atau ayam
dipersembahkan sebagai ungkapan pengorbanan dan penghormatan kepada Mori Kraeng serta sebagai
bentuk permohonan berkat bagi arwah dan keluarga yang ditinggalkan. Kurban ini memiliki fungsi
simbolik yang kuat, yaitu menyerahkan apa yang berharga demi memohon keselamatan, ketertiban
hidup, dan perlindungan ilahi. Dalam ajaran Gereja Katolik, makna kurban mencapai kepenuhannya
dalam Perayaan Ekaristi, ketika Gereja mengenangkan kurban Kristus yang sekali untuk selamanya
mengorbankan diri demi keselamatan manusia (KGK 1365). Kurban Kristus menjadi model dan pusat
seluruh bentuk persembahan dalam iman Katolik, yang dimaknai bukan hanya sebagai tindakan
memberi sesuatu, tetapi terutama sebagai penyerahan diri kepada Allah dalam kasih. Kedua tradisi ini
memperlihatkan kedekatan makna, kurban dipahami sebagai ungkapan syukur, permohonan, dan
penyerahan diri kepada Tuhan. Makna ini membuka ruang inkulturasi karena nilai pengorbanan,
solidaritas keluarga, dan pemberian diri dalam Paka Di’a selaras dengan spiritualitas Kristiani. Namun,
pemurnian tetap diperlukan pada pemahaman yang menganggap kurban hewan sebagai sarana
transaksional untuk memperoleh berkat atau menenangkan arwah. Dalam terang Ekaristi, kurban dapat
dimaknai kembali secara simbolis sebagai wujud syukur dan kasih, sehingga nilai budaya tetap dihargai
namun diarahkan pada pemahaman teologis yang lebih sesuai dengan iman Gereja.

Manfaat Paka Di’a sebagai sarana untuk memperkuat identitas lokal dan iman Kristiani

Budaya lokal merupakan unsur penting yang membentuk identitas suatu masyarakat. Keesing
(2014) memandang budaya sebagai sistem makna dan pola perilaku yang diwariskan secara sosial, yang
membantu komunitas memahami diri mereka dan lingkungan tempat mereka hidup. Sebagai sistem
yang dinamis, budaya senantiasa menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, sambil mempertahankan
nilai-nilai dasar yang memberi arah bagi kehidupan bersama. Dalam konteks masyarakat Manggarai,
salah satu unsur budaya yang memiliki daya tahan sekaligus kemampuan beradaptasi tersebut adalah
tradisi Paka Di’a.

Paka Di’a telah menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat Manggarai dan terus
diwariskan lintas generasi sebagai cara komunitas mengekspresikan identitas, solidaritas, dan
penghormatan kepada leluhur. Meskipun masyarakat Manggarai kini hidup dalam konteks modern dan
religiositas Katolik semakin kuat, Paka Di’a tidak kehilangan relevansinya. Tradisi ini justru
menunjukkan kemampuan untuk berdialog dengan iman Kristiani, termasuk melalui penyesuaian
makna dan praktiknya dengan tradisi Gereja. Unsur-unsur tertentu memang mengalami penyesuaian,
seperti waktu pelaksanaan yang sering diselaraskan dengan peringatan 40 hari Katolik, penggunaan
doa-doa Gereja dalam rangkaian ritual, serta pemaknaan ulang terhadap kurban dan relasi dengan arwah
agar sesuai dengan ajaran Katolik. Namun perubahan tersebut tidak menghilangkan struktur dasar dan
fungsi sosial-spiritual Paka Di’a sebagai ritus penghormatan leluhur dan pemersatu keluarga. Dengan
demikian, yang terjadi bukan akulturasi yang membentuk budaya baru, tetapi inkulturasi yang
memperkaya kedua tradisi melalui dialog yang saling menghormati.

Perjumpaan antara Paka Di’a dan ajaran Gereja Katolik memberi dampak positif bagi identitas
budaya dan kehidupan iman umat. Sebagai tradisi yang telah diwariskan lintas generasi, Paka Di’a
memungkinkan masyarakat Manggarai menegaskan identitas budaya mereka melalui praktik bersama
yang kaya akan makna. Dalam kerangka antropologi budaya, tradisi seperti ini berfungsi sebagai sistem
simbolik yang menjaga kesinambungan sosial (Keesing, 2014), tetapi temuan lapangan memperlihatkan
bahwa Paka Di’a tidak hanya dilestarikan demi warisan budaya, melainkan juga menjadi momentum
nyata bagi keluarga dan kerabat untuk berkumpul, mengenang yang meninggal, serta mempererat
kembali relasi kekeluargaan yang mungkin renggang karena jarak atau kesibukan. Pada saat yang sama,

81



nilai-nilai yang dihidupi dalam Paka Di’a seperti doa bagi arwah, penghormatan terhadap yang
meninggal, dan solidaritas komunal sejalan dengan ajaran Gereja Katolik. Gereja mengajarkan bahwa
doa bagi arwah merupakan wujud kesatuan umat beriman dalam persekutuan para kudus (bdk. LG 50),
dan tradisi berkumpul untuk mendukung keluarga berduka mencerminkan panggilan Gereja untuk
saling menanggung beban serta menghidupi kasih persaudaraan. Integrasi antara tradisi lokal dan iman
Katolik ini membuat umat Manggarai mampu merawat budaya mereka tanpa kehilangan orientasi iman
yang terarah kepada Kristus. Dengan demikian, Paka Di’a berperan ganda yakni memperkukuh
identitas lokal sekaligus menguatkan iman Kristiani melalui dialog kreatif antara nilai budaya dan
ajaran Gereja. Harmoni semacam ini menjadikan Paka Di’a tetap hidup, relevan, dan bermakna dalam
kehidupan umat Manggarai hingga saat ini.

Refleksi Teologis dan Implikasi Pastoral

Dalam pewartaan Kerajaan Allah, budaya memiliki peran yang tidak dapat dipisahkan dari
proses penerimaan iman. Paus Yohanes Paulus Il menegaskan bahwa “iman yang tidak menjadi budaya
adalah iman yang belum sepenuhnya diterima” (John Paul II dalam Bevans, 2018, p. 118). Pernyataan
ini menunjukkan bahwa Injil hanya dapat berakar secara mendalam bila ia memasuki cara hidup,
simbol, bahasa, serta imajinasi religius suatu masyarakat. Yesus sendiri mewartakan Kerajaan Allah
melalui bahasa, simbol, dan struktur budaya Yahudi, sehingga pewartaan-Nya dapat dipahami oleh
masyarakat yang beragam. Dengan demikian, budaya bukan sekadar ruang kosong, tetapi saluran
tempat rahmat Allah bekerja dan menjangkau manusia. Karena itu, Gereja dipanggil untuk menghargai
budaya lokal dan melihatnya sebagai ruang di mana keselamatan Allah dapat dialami.

Dalam kerangka inilah inkulturasi menjadi jalan pastoral yang penting. Sebagaimana
ditegaskan Martasudjita (2021), inkulturasi adalah proses masuknya Injil ke dalam kebudayaan
sehingga keduanya saling memperkaya. Collet (dalam Martasudjita, 2011) menambahkan bahwa Injil
harus menjadi kekuatan yang mentransformasi suatu konteks sosial-religius tanpa memutus akar budaya
masyarakat. Realitas ini tampak jelas dalam ritual Paka Di’a di Manggarai. Tradisi ini telah menjadi
ruang perjumpaan antara nilai adat dan iman Katolik: doa bagi arwah, solidaritas komunal, dan
penghormatan terhadap yang meninggal sejalan dengan ajaran Gereja tentang persekutuan para kudus
dan pengharapan akan kehidupan kekal (bdk. LG 50). Keyakinan bahwa arwah kembali kepada Mori
Kraeng tidak bertentangan dengan pemahaman Kristiani tentang Allah sebagai sumber kehidupan.
Justru, pandangan ini membuka ruang bagi pemaknaan iman yang lebih kontekstual, di mana
pengalaman religius masyarakat Manggarai dapat diperdalam dalam terang ajaran Gereja.

Meski demikian, proses integrasi memiliki batas-batas yang perlu dijaga agar tidak
mengaburkan kemurnian iman. Beberapa unsur kosmologis adat seperti pembacaan tanda pada organ
hewan atau keyakinan bahwa arwah dapat mengganggu keluarga perlu ditafsir ulang secara simbolik
agar selaras dengan teologi Katolik, yang menolak praktik divinasi dan tidak mengajarkan bahwa arwah
memiliki kuasa supranatural atas manusia. Batas-batas ini bukan untuk meniadakan budaya, melainkan
untuk memastikan bahwa unsur adat yang diintegrasikan benar-benar mengarahkan umat kepada
pewartaan Injil. Justru melalui penegasan batas inilah ruang dialog menjadi semakin terbuka, karena
unsur-unsur adat yang selaras dengan visi iman dapat diperdalam dan dihayati secara lebih kreatif.
Dalam konteks inilah pengalaman Paka Di’a memperlihatkan potensi besar yang dimiliki tradisi lokal
sebagai jembatan menuju penghayatan iman yang lebih mendalam melalui solidaritas komunal, doa
bersama keluarga besar, dan penghormatan terhadap yang meninggal. Ketika Gereja dan masyarakat
menafsir ulang simbol-simbol adat misalnya kurban sebagai ungkapan syukur atau lonto leok sebagai
wujud persekutuan umat nilai budaya dapat memperkaya kehidupan beriman tanpa kehilangan makna
aslinya.

82



Di tingkat pastoral, Gereja dipanggil menata strategi yang terarah dengan mendorong dialog
berkelanjutan dengan tokoh adat, memberi pelatihan bagi pelayan pastoral agar peka terhadap nilai
budaya lokal, serta melibatkan umat dalam merancang liturgi yang mengintegrasikan unsur budaya
secara tepat. Tradisi seperti Paka Di’a juga perlu didokumentasikan sebagai wujud penghargaan
terhadap warisan budaya dan sebagai bahan refleksi teologis. Bersamaan dengan itu, masyarakat
Manggarai didorong untuk menanggapi tradisi Gereja dengan kreativitas, sehingga perjumpaan antara
iman Kristiani dan budaya lokal semakin matang, dinamis, dan saling memperkaya. Melalui kerja sama
ini, Gereja dan budaya bersama-sama mewujudkan tanda-tanda Kerajaan Allah dalam kehidupan
sehari-hari.

KESIMPULAN

Ritual Paka Di’a, sebagai tradisi khas masyarakat Manggarai, memuat tiga dimensi utama:
spiritual, sosial, dan budaya. Dalam dimensi spiritual, masyarakat meyakini bahwa arwah yang
meninggal kembali kepada Mori Kraeng sebagai Pemilik Kehidupan. Secara sosial, Paka Di’a menjadi
momen yang memperkuat solidaritas keluarga dan kebersamaan komunitas. Dari sisi budaya, ritual ini
berfungsi sebagai sarana pelestarian adat dan kearifan lokal yang diwariskan lintas generasi. Melalui
perpaduan nilai-nilai ini, Paka Di’a tidak hanya mempertahankan identitas budaya Manggarai, tetapi
juga meneguhkan ikatan komunal yang menjadi fondasi kehidupan sosial. Karena itu, ritual ini tetap
hidup dan relevan meskipun masyarakat terus menghadapi perubahan zaman.

Dalam konteks inkulturasi, Paka Di’a menghadirkan contoh konkret bagaimana Injil berakar
dalam kebudayaan Manggarai tanpa menghapus identitas lokal. Nilai-nilai spiritual seperti doa untuk
arwah, pengharapan akan keselamatan, serta solidaritas keluarga menunjukkan keselarasan mendalam
antara tradisi adat dan iman Kristiani. Melalui proses inkulturasi, Gereja tidak hanya memasuki budaya
lokal, tetapi juga memperkaya dan memurnikannya dengan terang Injil, sambil tetap menghargai
keaslian simbol, ritus, dan cara hidup masyarakat Manggarai. Dengan demikian, Paka Di’a tidak
sekadar menjadi media perjumpaan, melainkan bentuk nyata dialog iman dan budaya yang
memungkinkan umat menghayati iman Katolik tanpa tercerabut dari akar tradisinya.

Kesamaan nilai spiritual dan sosial antara Paka Di’a dan ajaran Gereja memperlihatkan bahwa
tradisi ini berpotensi menjadi sarana pastoral dan evangelisasi yang kontekstual, dengan tetap menjaga
keutuhan ajaran iman Gereja. Bagi Gereja, ritual ini dapat menjadi pintu masuk untuk mendekatkan diri
pada umat melalui pendekatan budaya, sekaligus menjadikan Injil sebagai daya transformasi bagi
kehidupan masyarakat lokal. Dari perspektif akademis, penelitian ini memperkaya kajian mengenai
hubungan iman dan budaya dalam kerangka teologi inkulturasi. Untuk penelitian selanjutnya,
diperlukan eksplorasi yang lebih mendalam mengenai bagaimana Paka Di’a dapat diintegrasikan secara
konkret ke dalam liturgi maupun praksis pastoral Gereja di Manggarai. Pada akhirnya, Paka Di’a
menunjukkan bahwa iman Katolik di Manggarai dapat dihayati secara otentik tanpa tercerabut dari akar
budaya sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Alkitab. (2008) Alkitab. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia.

Bell, C. (1997) Ritual: Perspectives and dimensions. Oxford: Oxford University Press.

Bevans, S. B. (2018) Models of contextual theology. Maryknoll: Orbis Books.

Bloch, M., & Parry, J. (1982) Death and the regeneration of life. Cambridge: Cambridge University
Press.

83



Collet, G. (2011) Liturgi: Pengantar untuk studi dan praksis liturgi (E. Martasudjita, Trans.).
Yogyakarta: Kanisius.

Creswell, J. W. (2013) Qualitative inquiry and research design (3rd ed.). Sage Publications.

Creswell, J. W., & Miller, D. L. (2000) ‘Determining validity in qualitative inquiry’, Theory Into
Practice, 39(3), h. 124-130. doi: 10.1207/s15430421tip3903 2.

Dokumen Konsili Vatikan II. (2017) terj. R. Hardawiryana. Jakarta: Dep. Dokpen KWI — Obor.

Fransiskus. (2020) Fratelli Tutti, terj. Martin Harun, O.F.M. Jakarta: Dep. Dokpen KWI.

Hertz, R. (1960) Death and the right hand. Glencoe: Free Press.

Keesing, R. M. (2014) Cultural anthropology: A contemporary perspective. Belmont: Wadsworth.

Keesing, R. (2014) ‘Teori-teori tentang budaya’, Antropologi Indonesia, (52). doi:
10.7454/ai.v0i52.3313.

Kitab Hukum Kanonik. (2019) Jakarta: Konferensi Waligereja Indonesia.

Mackiewicz, J. (2018) Writing center talk over time: A mixed-method approach. Sage Publications.

Martasudjita, E. (2021) Teologi inkulturasi. Yogyakarta: Kanisius.

Martasudjita, E. (2021) Liturgi: Pengantar untuk studi dan praksis liturgi. Yogyakarta: Kanisius.

Rini, N. (2024) Ritual Paka Di’a dan praktik budaya Manggarai. Manggarai: Flores Press.

Riyanto, A., Ohaitimur, J., Mulyatno, C. B., & Madung, O. G. (2015) Kearifan lokal — Pancasila: Butir-
butir filsafat keindonesiaan. Yogyakarta: Kanisius.

Rini, M. M. (2024) ‘Semiotika dalam ritual adat Kando Nipi Da’at’, Jurnal Onoma, 10(1), h. 599-604.
doi: 10.30605/onoma.v10i1.3073.

Sendo, A., dkk. (2024) Studi antropologi masyarakat Manggarai. Manggarai: Pustaka Nusa.

Shorter, A. (1988) Toward a theology of inculturation. Maryknoll: Orbis Books.

Sudarlin, A. (2014) Tradisi Manggarai dan praktik doa adat. Jakarta: Prenadamedia Group.

Sendo, F., Anita, A., & Geba, T. (2024) ‘Ritual Barong Wae Teku’, Sajaratun: Jurnal Sejarah dan
Pembelajaran Sejarah, 7(1), h. 9. doi: 10.37478/sajaratun.v7il.1954.

Sudarlin, F. (2014) © Torok, Doa Masyarakat Manggarai Tinjauan Teologis dan Problem Inkulturasinya
dalam Perayaan Ekaristi’, Perspektif, 9(1), h. 9. doi: 10.69621/jpf.v9il.51.

Yohanes Paulus II. (1990) Redemptoris Missio, terj. F. Borgias & A. S. Suhardi,.Jakarta, Indonesia:
Departemen Dokpen KWI.

84



