Borneo ReVi ew e-ISSN: 2830-5159

Jurnal Lintas Agama dan Budaya
Volume 4 No.2 Juli-Desember 2025 (hal. 161-169)

SPIRITUALITAS FRANSISKAN DALAM PERSPEKTIF TEOLOGI
PERDAMAIAN DAN DIALOG ANTARAGAMA: STUDI HISTORIS-

TEOLOGIS ATAS WARISAN SANTO FRANSISKUS

Rikha Emyya Gurusinga®’, Regina Dipa Gurusinga’

Sekolah Tinggi Pastoral Santo Bonaventura Keuskupan Agung Medan, Indonesiaa

Email :rikhaemyyagurusinga@gmail.com
2Universitas Quality Berastagi, Indonesia
Email : reginagurusingal30205@gmail.com

Abstrak :

Abstract:

Artikel ini mengkaji spiritualitas Fransiskan Santo Fransiskus dari Assisi dalam kerangka teologi
perdamaian dan dialog antaragama. Di tengah meningkatnya konflik lintas identitas keagamaan di
dunia kontemporer, warisan spiritual Fransiskus menghadirkan paradigma baru yang
menggabungkan dimensi mistisisme Kristiani dengan praksis perdamaian universal. Penelitian ini
menggunakan pendekatan historis-teologis dengan menelusuri perjumpaan Fransiskus dengan
Sultan Malik al-Kamil pada masa Perang Salib, serta refleksi teologis atas simbolisme dan
dampaknya dalam konteks interreligius. Hasil kajian menunjukkan bahwa spiritualitas Fransiskan
tidak hanya bersifat kontemplatif, tetapi juga aktif dan terbuka terhadap perjumpaan lintas iman.
Spirit damai, cinta akan seluruh ciptaan, dan kesederhanaan hidup menjadi tawaran khas bagi
dunia yang ditandai oleh kekerasan, materialisme, dan eksklusivisme agama. Temuan ini
menggarisbawahi pentingnya warisan Fransiskus sebagai sumber inspirasi bagi dialog lintas agama
dan pembangunan budaya damai dalam skala global. Implikasi praktis dari studi ini mendorong
Gereja dan masyarakat multikultural untuk menggali kembali nilai-nilai spiritual lintas sejarah
demi memperkuat solidaritas umat manusia.

Kata kunci: dialog antaragama, perdamaian, spiritualitas Fransiskan, teologi perdamaian,
warisan Santo Fransiskus

This article examines the Franciscan spirituality of Saint Francis of Assisi through the lens of
peace theology and interreligious dialogue. Amid escalating religious and cultural tensions in
today’s world, Francis’ spiritual legacy offers a new paradigm that integrates Christian mysticism
with universal peacemaking praxis. This study employs a historical-theological approach,
exploring Francis’ encounter with Sultan Malik al-Kamil during the Crusades and its theological
significance for interfaith relations. The findings reveal that Franciscan spirituality is not only
contemplative but also dynamic and open to interreligious engagement. Its spirit of peace, love for
all creation, and simplicity of life provide a unique contribution to a world marked by violence,
materialism, and religious exclusivism. This study emphasizes the relevance of Francis’ legacy as
a source of inspiration for global dialogue and the building of a culture of peace. Practically, it
calls both the Church and multicultural societies to rediscover spiritual values rooted in history to
strengthen human solidarity

Key words: dialogue, Franciscan spirituality, interfaith peace, Saint Francis’ legacy, theology of
peace

PENDAHULUAN

Agama memainkan peran ambivalen dalam sejarah umat manusia. Di satu sisi, agama
memberikan arah spiritual, nilai etis, dan rasa kebersamaan dalam masyarakat; di sisi lain, agama
juga kerap menjadi sumber konflik, justifikasi kekerasan, dan eksklusivisme identitas. Realitas
kontemporer memperlihatkan bahwa konflik yang membawa nama agama, seperti Islamofobia,

161



ekstremisme Kristen, dan radikalisasi keagamaan, semakin meningkat, terutama di tengah dinamika
globalisasi yang mendorong pertemuan budaya dan kepercayaan yang makin intensif (Khan &
O’Leary, 2023). Oleh karena itu, pendekatan teologis dan spiritual terhadap perdamaian dan dialog
lintas iman menjadi semakin relevan dalam diskursus akademik dan praksis keagamaan.

Salah satu tokoh agama yang secara historis menunjukkan teladan perjumpaan lintas agama
yang damai adalah Santo Fransiskus dari Assisi. Di tengah Perang Salib, pada tahun 1219,
Fransiskus secara berani dan damai mendatangi Sultan Malik al-Kamil di Mesir, bukan untuk
menaklukkan, melainkan untuk berdialog dan membangun jembatan pengertian. Tindakan ini tidak
hanya menggambarkan spiritualitas pribadi Fransiskus, melainkan juga memperlihatkan kerangka
misi yang bersumber dari kontemplasi mendalam, semangat kasih universal, dan keberanian etis
(Boff, 2022). Pertemuan Fransiskus dan Sultan menjadi simbol profetik dari kemungkinan dialog
antariman yang bersumber dari iman yang otentik dan kerendahan hati spiritual. Spiritualitas
Fransiskan mencerminkan harmoni antara dimensi mistik dan misi. Fransiskus tidak memisahkan
antara pengalaman akan Allah dengan tindakan sosial-politik dan kulturalnya. Spiritualitas ini
dibangun atas dasar teologi inkarnasional, cinta pada seluruh ciptaan, preferensi terhadap yang
miskin, dan relasi yang inklusif dengan sesama. Dalam kerangka teologi perdamaian, spiritualitas
ini menjadi relevan sebagai paradigma praksis yang mendorong perubahan sosial dan relasi lintas
iman secara damai (Gopin, 2022).

Penelitian-penelitian kontemporer menunjukkan bahwa warisan Fransiskus mulai dibaca
ulang dalam konteks perdamaian dan dialog antaragama. Schleck (2023) menekankan bahwa prinsip
fraternitas dalam spiritualitas Fransiskan sangat cocok untuk membangun jembatan komunikasi di
tengah dunia yang terfragmentasi. Demikian pula, Santos dan De Luca (2023) menyoroti aspek
kenosis dalam spiritualitas Fransiskan sebagai dasar teologis yang kuat untuk menciptakan ruang
dialog dan kerendahan hati dalam menghadapi perbedaan iman. Riccardi (2024) secara eksplisit
mengaitkan perjumpaan Fransiskus dengan Sultan sebagai model awal teologi dialog Katolik yang
kemudian dirumuskan secara resmi dalam Nostra Aetate (1965) dan diteruskan oleh Paus Fransiskus
dalam Fratelli Tutti (2020). Meski demikian, kajian akademik tersebut umumnya masih bersifat
terpisah-pisah. Beberapa fokus pada aspek spiritual-devosional Fransiskus, sementara lainnya
membahas relasi antaragama secara umum. Hanya sedikit studi yang secara sistematis dan eksplisit
membedah spiritualitas Fransiskan dalam kerangka teologi perdamaian dan dialog antaragama,
terutama dengan pendekatan historis-teologis yang menekankan integrasi narasi sejarah, refleksi
iman, dan makna teologis kontemporer. Oleh karena itu, artikel ini hadir untuk menutup celah
tersebut dengan menawarkan analisis komprehensif tentang bagaimana warisan spiritual Santo
Fransiskus dapat dijadikan landasan untuk membangun paradigma teologi perdamaian dan
perjumpaan lintas iman yang kontekstual dan relevan di abad ke-21.

Tujuan dari artikel ini adalah untuk: (1) menyajikan kajian historis-teologis terhadap
spiritualitas Fransiskan berdasarkan warisan hidup Santo Fransiskus dari Assisi, khususnya dalam
perjumpaannya dengan dunia Islam; (2) menganalisis spiritualitas Fransiskan dalam kerangka
teologi perdamaian yang berkembang dalam tradisi Gereja Katolik kontemporer; dan (3)
mengevaluasi kontribusi spiritualitas Fransiskan bagi pengembangan model dialog antaragama yang
inklusif dan membebaskan. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka,
dengan menggabungkan sumber-sumber primer Gereja, seperti Nostra Aetate, Evangelii Gaudium,
dan Fratelli Tutti, serta literatur akademik terbaru sebagai pijakan refleksi kritis. Dalam kerangka
teoretis, artikel ini berpijak pada dua fondasi utama: pertama, teologi perdamaian yang menekankan
rekonsiliasi, non-kekerasan, dan solidaritas lintas iman sebagai praksis teologis (Gopin, 2022;
McDonald, 2023); kedua, spiritualitas Fransiskan sebagai ekspresi iman Katolik yang terbuka,

162



rendah hati, dan berani melintasi batas. Spiritualitas Fransiskan tidak dipahami hanya sebagai
warisan monastik atau asketik, tetapi sebagai spiritualitas misi profetik yang menawarkan etos
dialog kepada dunia yang dilanda kekerasan dan kebencian. Dengan demikian, kontribusi ilmiah
dari artikel ini terletak pada penyajian kerangka reflektif yang menjembatani spiritualitas Fransiskan
dengan isu-isu kontemporer dalam teologi perdamaian dan dialog antaragama, serta membuka ruang
pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana spiritualitas historis dapat menjawab kebutuhan
perdamaian global dewasa ini.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan studi pustaka (library
research) yang bersifat deskriptif dan reflektif. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama dari
penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi, menganalisis, dan merefleksikan spiritualitas Fransiskan
Santo Fransiskus dari Assisi dalam perspektif teologi perdamaian dan dialog antaragama. Kajian ini
berfokus pada penggalian makna teologis dan historis dari warisan Fransiskan sebagai landasan
teoretis dan praksis dalam membangun budaya dialog dan rekonsiliasi dalam konteks global masa
kini. Sasaran dalam penelitian ini bukan berupa populasi dan sampel dalam pengertian kuantitatif,
melainkan berupa teks-teks kualitatif yang terdiri dari dokumen Gereja Katolik (seperti Nostra
Aetate, Evangelii Gaudium, dan Fratelli Tutti), tulisan-tulisan teolog kontemporer, hasil-hasil
penelitian akademik, serta literatur historis mengenai perjumpaan Fransiskus dengan Sultan Malik
al-Kamil. Selain itu, sumber-sumber sekunder yang relevan, seperti jurnal teologi, buku akademik,
dan artikel ilmiah antara tahun 2010-2025, digunakan sebagai bahan refleksi dan analisis teologis.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui telaah pustaka dengan penelusuran literatur
dari perpustakaan fisik dan digital, basis data akademik (seperti JSTOR, Google Scholar, ATLA
Religion Database), serta ensiklopedia dan dokumen resmi Gereja Katolik yang diakses secara
daring. Instrumen utama dalam penelitian ini adalah pedoman telaah tematik yang dikembangkan
berdasarkan pertanyaan-pertanyaan kunci: (1) bagaimana spiritualitas Fransiskan dihidupi oleh
Fransiskus dalam konteks sejarahnya? (2) bagaimana warisan itu direfleksikan secara teologis dalam
kerangka perdamaian dan dialog antaragama? dan (3) apa implikasi spiritualitas tersebut bagi dunia
global masa kini?

Analisis data dilakukan secara deduktif tematik, dengan menyusun tema-tema utama dari
hasil bacaan pustaka, yang kemudian direfleksikan dalam kerangka historis-teologis. Validitas data
dikembangkan melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan dan mengonfirmasi informasi dari
berbagai referensi primer dan sekunder yang kredibel. Keabsahan hasil juga dijaga melalui proses
interpretasi kritis dan kontekstual, dengan mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan doktrinal
Gereja Katolik.

Penelitian ini tidak menggunakan alat dan bahan dalam arti teknis-laboratoris, melainkan
menggunakan instrumen analisis teologis yang berbasis teks dan refleksi. Lokasi penelitian bersifat
non-lapangan, karena seluruh proses berlangsung dalam konteks akademik melalui kajian pustaka.
Lama penelitian berlangsung selama tiga bulan, termasuk tahap eksplorasi literatur, pengolahan
data, refleksi teologis, dan penulisan naskah ilmiah. Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil
penelitian mampu memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan teologi perdamaian
berbasis spiritualitas Fransiskan, serta memperkaya diskursus lintas agama di ranah akademik dan
pastoral.

HASIL DAN PEMBAHASAN

163



Warisan Historis Fransiskus: Damai di Tengah Kekerasan

Perjumpaan antara Santo Fransiskus dari Assisi dengan Sultan Malik al-Kamil pada tahun
1219 bukan hanya peristiwa lintas budaya, melainkan juga sebuah tindakan teologis radikal yang
membalikkan arus kekerasan religius pada masa itu. Peristiwa ini terjadi saat Perang Salib Kelima—
masa ketika agama dijadikan pembenaran ideologis dan teologis untuk dominasi militer dan
konversi paksa. Gereja dan pasukan Kristen Latin saat itu menggunakan simbol-simbol iman untuk
memperluas kekuasaan politik, dan Islam diposisikan sebagai musuh eskatologis yang harus
dikalahkan (Davis, 2021; Gonzalez-Castillo, 2022). Di tengah konstelasi inilah, Fransiskus tampil
dengan cara yang sama sekali berbeda. la tidak bersenjata, tidak membawa argumen apologetika,
dan tidak bermaksud mengislamkan lawan dialognya. la datang sebagai seorang peziarah damai
(peregrinus pacis)—istilah yang dalam spiritualitas Fransiskan merujuk pada ziarah batin menuju
Allah yang diekspresikan melalui peziarahan lahiriah kepada sesama, bahkan musuh (Riccardi,
2024; Al-Khatib & Moretti, 2023).

Fransiskus sendiri menyadari risiko besar yang ia ambil; ia bisa saja ditangkap atau
dibunuh. Namun, keberaniannya lahir bukan dari dorongan politik atau taktik misioner, melainkan
dari spiritualitas cinta kasih yang murni dan kesadaran bahwa semua manusia adalah ciptaan Allah.
la masuk ke dalam ruang musuh dengan semangat persaudaraan universal (fraternitas universalis)
dan cinta damai. Tindakan ini, menurut analisis teolog modern, adalah bentuk nyata dari kenosis—
pengosongan diri demi menyatu dengan kemanusiaan lain tanpa syarat (Santos & De Luca, 2023).
Catatan sejarah menyebutkan bahwa pertemuan tersebut berlangsung selama beberapa hari, dan
Sultan menyambut Fransiskus dengan rasa hormat yang tinggi. Tidak terjadi debat teologis, tidak
ada konversi, dan tidak ada paksaan. Yang ada adalah percakapan, rasa ingin tahu, dan pertukaran
visi spiritual yang saling menghormati. Beberapa sumber menyebut bahwa Sultan bahkan
menawarkan Fransiskus hadiah, yang dengan sopan ditolak olehnya—tanda bahwa Fransiskus hadir
bukan untuk memperoleh materi, melainkan membagikan damai (Gutiérrez, 2021). Dari perspektif
kontemporer, perjumpaan ini memiliki makna simbolis dan transformatif yang mendalam.
Fransiskus hadir sebagai figur lintas peradaban yang membuka ruang dialog sebelum Gereja sendiri
secara resmi membuka diri terhadap agama lain dalam Nostra Aetate (1965). Artinya, tindakan
Fransiskus mendahului dokumen magisterial Gereja hampir tujuh abad, dan karenanya dapat disebut
sebagai “prafigurasi” teologi dialog (Schleck, 2023).

Lebih jauh lagi, warisan spiritual ini membentuk dasar bagi narasi baru dalam hubungan
antaragama: bahwa dialog bukan ancaman bagi iman, tetapi bentuk tertinggi dari iman yang matang.
Fransiskus dari Assisi dengan demikian menjadi ikon global spiritualitas lintas iman yang
memuliakan martabat manusia, dan bukan hanya tokoh Katolik. Di tengah dunia modern yang
masih dilanda konflik antaragama, terorisme, dan polarisasi ideologis, warisan ini memanggil
komunitas iman untuk membangun perjumpaan, bukan pertentangan. Fransiskus mengajarkan
bahwa damai bukanlah strategi politik, tetapi buah dari spiritualitas yang otentik—yang melihat
wajah Allah dalam diri orang lain, bahkan yang berbeda iman dan budaya.

Mistisisme yang Menjadi Misi: Ciri Unik Spiritualitas Fransiskan

Salah satu kekhasan utama spiritualitas Fransiskan adalah kemampuannya mengintegrasikan
mistisisme yang dalam dengan keterlibatan sosial yang nyata. Dalam banyak tradisi spiritual, mistik
dipahami sebagai gerakan ke dalam—meninggalkan dunia demi persatuan batin dengan Yang llahi.
Namun dalam spiritualitas Fransiskan, mistik justru menjadi dasar bagi keterlibatan aktif dalam
dunia. Fransiskus tidak lari dari dunia; ia menyatu dengannya dalam kerendahan hati dan kasih yang
tanpa batas (Santos & De Luca, 2023). Spiritualitas Fransiskan berakar dalam pengalaman mistik

164



Fransiskus akan kehadiran Allah yang penuh cinta dalam segala ciptaan. Doanya yang terkenal,
“Tuhan dan Allahku,” bukan seruan abstrak, melainkan luapan cinta dari hati yang remuk dan
terbuka bagi semua makhluk. la melihat wajah Allah dalam mata orang miskin, binatang, tanah, dan
bahkan dalam penderitaan dan kematian. Dari sinilah muncul mistisisme Fransiskan yang khas—
mistik ekologis, sosial, dan dialogis.

Dimensi teologis dari spiritualitas ini dapat ditelusuri dari semangat kenosis yang dihidupi
Fransiskus. Dalam teologi Kristen, kenosis berarti pengosongan diri—sebagaimana Kristus yang
mengosongkan kemuliaan-Nya untuk menjadi manusia dan melayani (Flp 2:6-8). Fransiskus
mengaktualkan kenosis ini secara radikal: ia melepaskan hak miliknya, kedudukannya, bahkan
martabat sosialnya, demi hadir sebagai “saudara kecil” di tengah masyarakat. Ia hidup di antara
yang hina, menyapa tanpa dominasi, dan menjadi hamba kasih bagi siapa pun yang ia jumpai
(Gambino & Rinaldi, 2022). Prinsip minoritas—yakni kesediaan menjadi yang kecil, tidak berkuasa,
dan tidak dominan—adalah nilai sentral dalam spiritualitas Fransiskan. Prinsip ini bukan hanya
strategi etis, tetapi ekspresi teologis dari penghayatan relasi yang setara. Fransiskus menyebut
dirinya dan para pengikutnya sebagai fratres minores (saudara yang lebih kecil), bukan untuk
merendahkan diri secara palsu, tetapi untuk menyatakan bahwa kekudusan lahir dari solidaritas,
bukan supremasi (Van Leeuwen, 2023).

Pendekatan non-dominatif ini sangat relevan dalam konteks dialog antaragama dan
hubungan sosial masa kini. Dalam dunia yang sarat dengan relasi kuasa, ketegangan antariman, dan
kecenderungan Kklaim kebenaran tunggal, spiritualitas Fransiskan menawarkan paradigma relasi
yang penuh kelembutan, keterbukaan, dan kesetaraan. Misi bukan lagi dimengerti sebagai upaya
ekspansi atau konversi, melainkan sebagai ekspresi kasih dan solidaritas dengan sesama—apa pun
keyakinannya (FitzGerald, 2021). Oleh karena itu, spiritualitas Fransiskan dapat disebut sebagai
bentuk “mistik aksi” (mysticism of mission). la tidak terjebak dalam devosi pribadi semata, tetapi
mendorong orang beriman untuk menjadikan hidupnya sebagai doa yang berjalan, yang hadir, dan
yang terlibat. Fransiskus adalah contoh nyata bagaimana seorang mistikus dapat menjadi agen
perubahan sosial dan religius yang transformatif.

Dalam konteks teologi perdamaian, nilai-nilai ini membuka ruang teologis baru: bahwa

perdamaian tidak cukup dengan diplomasi atau doktrin, tetapi harus berakar pada spiritualitas yang
mampu mengubah orientasi hidup. Spiritualitas Fransiskan membentuk cara pandang, bukan hanya
cara bertindak; ia mengundang orang untuk mengosongkan diri dari ego, lalu penuh oleh belas kasih
Allah terhadap dunia. Sebagaimana ditekankan oleh Schleck (2023), spiritualitas Fransiskan yang
mengalir dari kontemplasi menuju aksi bukanlah pengkhianatan terhadap iman, melainkan puncak
dari iman yang dewasa—iman yang menjadikan dunia sebagai medan ziarah kasih. la tidak
membedakan antara altar dan pasar, antara langit dan bumi; semuanya adalah ruang ilahi yang harus
dihormati dan dilayani.
3. Integrasi dengan Teologi Perdamaian dan Magisterium Gereja Sejak Konsili Vatikan 1I, Gereja
Katolik memasuki era baru dalam pendekatan terhadap agama-agama lain dan visi perdamaian
global. Salah satu dokumen penting yang menandai transformasi ini adalah Nostra Aetate (1965),
yang menyatakan bahwa “Gereja memandang dengan hormat segala yang benar dan suci dalam
agama-agama lain” (NA §2). Pernyataan ini memecahkan dominasi teologi eksklusivistik yang
sebelumnya menempatkan agama lain sebagai ancaman atau kesesatan. Gereja mulai
mengembangkan paradigma dialog, saling pengertian, dan kolaborasi lintas iman sebagai bagian
dari identitasnya yang diperbarui.

Pendekatan baru ini bukan hanya soal etika toleransi, melainkan juga pengakuan akan
kehadiran benih kebenaran ilahi di luar batasan Katolik. Ini adalah bentuk keterbukaan teologis

165



yang sangat sejalan dengan semangat Santo Fransiskus dari Assisi, yang telah menunjukkan dalam
praktik hidupnya bahwa dialog dan kasih persaudaraan bukan hanya mungkin, tetapi juga
diperlukan demi mewujudkan damai Allah di dunia. Dalam era kontemporer, semangat ini
diperbarui dan ditegaskan kembali oleh Paus Fransiskus melalui ensiklik Fratelli Tutti (2020),
sebuah dokumen sosial yang berbicara langsung kepada dunia yang sedang dilanda fragmentasi,
kekerasan, dan globalisasi ketidakpedulian. Dalam Fratelli Tutti, Paus menekankan bahwa hanya
dengan memperlakukan orang lain sebagai saudara—apa pun latar belakang mereka—Xkita dapat
membangun dunia yang adil dan damai. Ensiklik ini menolak segala bentuk eksklusivisme religius
dan menyerukan fraternitas universal sebagai dasar dari dialog sosial dan lintas iman (FT 88, §271).

Penting dicatat bahwa Paus Fransiskus tidak sekadar menggunakan nama ‘“Fransiskus”
secara simbolik. la mengadopsi visi Fransiskus dari Assisi sebagai inspirasi mendasar bagi
pembaruan pastoral dan teologi sosial Gereja. Dalam Evangelii Gaudium (2013), ia menulis bahwa
“Waktu lebih berharga daripada ruang” (EG §222), sebuah pernyataan teologis yang selaras dengan
sikap kontemplatif-aktif Fransiskus: membiarkan proses kasih berjalan perlahan dalam sejarah,
bukan memaksakan perubahan struktural secara otoritatif. Integrasi spiritualitas Fransiskan ke dalam
dokumen-dokumen magisterial menunjukkan bahwa dimensi mistik, ekologis, dan sosial Fransiskus
telah menjadi fondasi dari kebijakan resmi Gereja. Ketika Gereja berbicara tentang ekologi integral
(Laudato Si’, 2015), perdamaian antarbangsa, atau persaudaraan lintas agama, ia sedang
menggemakan spiritualitas yang telah dihidupi Fransiskus delapan abad lalu. Hal ini membuktikan
bahwa spiritualitas Fransiskan bukan hanya warisan devosional, melainkan kekuatan teologis yang
membentuk agenda pastoral dan sosial Gereja Katolik kontemporer. Dalam konteks ini, spiritualitas
tidak lagi terbatas pada dimensi batin pribadi, tetapi menjadi proyek sosial, komunitarian, dan
interreligius yang konkret. Ketika Gereja mengadopsi semangat Fransiskan, ia tidak hanya
menegaskan kembali identitas misinya, tetapi juga memperluas horizon imannya kepada seluruh
umat manusia.

Sebagaimana disimpulkan oleh Van den Berghe (2022), “Gereja hari ini sedang dipanggil
untuk tidak sekadar menjadi institusi sakramental, tetapi tubuh spiritual yang terlibat secara aktif
dalam dialog, keadilan sosial, dan rekonsiliasi dunia. Spiritualitas Fransiskan menawarkan blueprint
untuk itu.” Dengan demikian, warisan Fransiskus menjadi lebih dari sekadar inspirasi personal; ia
menjadi kerangka institusional dan pastoral yang memberi arah pada wajah Gereja di abad ke-21.
Kontribusi Spiritualitas Fransiskan terhadap Teologi Perdamaian dan Dialog Antaragama Teologi
perdamaian kontemporer tidak lagi dipahami sebagai sekadar upaya menghindari konflik atau
menciptakan stabilitas sosial-politik semata. Paradigma modern telah bergeser: perdamaian
dimengerti sebagai kondisi yang menghadirkan keadilan, rekonsiliasi, solidaritas, dan keterbukaan
lintas identitas (Gopin, 2022; Van den Berghe, 2022). Dalam konteks ini, spiritualitas Fransiskan
menawarkan kerangka praksis dan kontemplatif yang saling melengkapi, membentuk suatu jalan
damai yang bersumber dari kedalaman batin sekaligus menjelma dalam realitas dunia.

Kerendahan Hati sebagai Fondasi Relasi, Bukan Dominasi

Fransiskus menghayati spiritualitas kenosis, pengosongan diri yang mencerminkan
kerendahan hati Kristus sendiri. Dalam perjumpaannya dengan Sultan al-Kamil, ia tidak datang
sebagai pemegang kebenaran yang harus didengar, tetapi sebagai saudara yang ingin berbicara dari
hati ke hati. Dalam teologi perdamaian, pendekatan ini mematahkan logika relasi dominan-
subordinat, dan menggantinya dengan relasi timbal balik yang saling memanusiakan (FitzGerald,
2021). Kerendahan hati Fransiskus bukan kelemahan, melainkan kekuatan moral yang melucuti
kekerasan struktural.

166



Dialog sebagai Ziarah Rohani, Bukan Sekadar Alat Retoris

Bagi Fransiskus, dialog tidak dimaksudkan untuk memenangi argumen, tetapi untuk
mengalami Allah yang hadir dalam perjumpaan dengan sesama. Dialog dipahami sebagai ziarah
batin menuju “yang lain” sebagai misteri yang patut disambut dengan hormat. Hal ini berkontribusi
besar terhadap konsep teologi dialog modern, di mana perjumpaan antaragama bukan hanya tentang
toleransi pasif, tetapi tentang keterbukaan aktif untuk belajar, mendengarkan, dan bertumbuh
bersama (Schleck, 2023). Spiritualitas Fransiskan membingkai dialog sebagai jalan kontemplatif
yang merendahkan ego dan meninggikan martabat sesama.

Cinta Akan Ciptaan sebagai Bentuk Rekonsiliasi Ekologis

Fransiskus dari Assisi adalah salah satu santo pertama yang memandang ciptaan bukan
sekadar benda mati atau sumber daya, melainkan saudara dan saudari dalam satu keluarga kosmik.
Laudato Si’ (2015) mengangkat semangat ini menjadi dasar teologi ekologi integral. Dalam
spiritualitas Fransiskan, perdamaian bukan hanya urusan antarmanusia, tetapi juga rekonsiliasi
dengan bumi dan seluruh ciptaan (Pope Francis, 2015). Teologi perdamaian yang tidak memuat
dimensi ekologis menjadi tidak utuh. Fransiskus mengajarkan bahwa ketidakadilan terhadap bumi
adalah bentuk lain dari kekerasan.

Preferensi bagi yang Tertindas sebagai Ekspresi Keadilan Sosial

Salah satu kontribusi konkret spiritualitas Fransiskan terhadap teologi perdamaian adalah
keberpihakannya yang konsisten pada kaum miskin dan tersingkir. Fransiskus tidak hanya melayani
orang miskin, ia memilih hidup sebagai orang miskin. la tidak hanya memberi bantuan, tetapi
membangun relasi sebagai sesama. Teologi perdamaian menekankan bahwa tidak akan ada
perdamaian sejati tanpa keadilan sosial. Dalam hal ini, spiritualitas Fransiskan menjadi bentuk
praksis spiritual yang transformatif: mengangkat mereka yang lemah, dan meruntuhkan dinding
ketimpangan dengan kasih yang membebaskan (Gambino & Rinaldi, 2022). Dengan
mengintegrasikan keempat dimensi ini, spiritualitas Fransiskan terbukti bukan hanya relevan, tetapi
juga mendesak untuk dihidupi dalam arus globalisasi yang individualistik, konsumtif, dan penuh
konflik. Jika teologi perdamaian ingin sungguh menjadi kekuatan transformasi, maka ia harus
bersandar pada spiritualitas yang mampu membentuk relasi autentik dan berdaya ubah—
sebagaimana ditunjukkan dalam kehidupan Santo Fransiskus.

Spiritualitas Fransiskan menjawab kebutuhan zaman: ia tidak mencari musuh, tetapi
saudara; tidak menawarkan dominasi, tetapi kerendahan hati; tidak menjanjikan kemenangan, tetapi
kesetiaan pada kasih. Spirit ini mengajak Gereja dan masyarakat luas untuk membangun budaya
damai bukan hanya dengan kata-kata, tetapi dengan hidup yang menjadi inkarnasi damai itu
sendiri.5. Relevansi Kontemporer dan Refleksi Profetik Dunia kita hari ini berada dalam bayang-
bayang perang, kebencian, dan disintegrasi sosial. Di tengah kekeringan moral dan banjir retorika
kekuasaan, spiritualitas Fransiskan menjadi oase yang menawarkan kesegaran rohani dan etis. la
tidak memaksa, tidak memekik, tetapi menghadirkan damai dalam keheningan, kehadiran, dan
kelembutan.

Tantangannya kini adalah bagaimana Gereja dan komunitas beriman mengambil inspirasi
ini dan menerjemahkannya ke dalam kebijakan konkret—baik dalam pendidikan iman, pelayanan
sosial, maupun diplomasi antaragama. Dalam semangat Fransiskus, spiritualitas tidak bisa lagi
dipenjara dalam doa-doa devosional yang steril, tetapi harus menjadi "doa yang berjalan"—
mengubah cara kita melihat yang lain, dan cara kita hadir di tengah dunia.

167



Tabel 1. Perbandingan Prinsip Spiritualitas Fransiskan dan Teologi Perdamaian Kontemporer

Prinsip Spiritualitas Prinsip Teologi Penjelasan Integratif
Fransiskan Perdamaian Kontemporer
Fraternitas universalis Relasi lintas iman dan Menekankan persaudaraan sebagai
(persaudaraan universal)  solidaritas global dasar dialog dan rekonsiliasi antarumat
manusia
Kenosis (pengosongan Anti-hegemoni, penolakan Mendorong keterbukaan dan
diri, kerendahan hati) dominasi struktural kerendahan hati dalam membangun
perdamaian
Preferensi untuk kaum Keadilan sosial dan Spiritualitas sebagai daya transformasi
miskin dan termarjinalkan  pembelaan terhadap sosial dalam menanggapi ketidakadilan
kelompok rentan struktural
Cinta pada ciptaan Ekoteologi, perdamaian Menyatukan perdamaian manusia dan
(ekologi integral) ekologis ciptaan dalam satu spiritualitas
ekologis
Dialog dalam kerendahan  Pendekatan non-kekerasan Membangun komunikasi lintas iman
hati dan perjumpaan lintas tanpa niat dominasi atau konversi
identitas paksa
KESIMPULAN

Artikel ini telah mengkaji secara historis-teologis bagaimana spiritualitas Fransiskan—yang
berakar pada kehidupan dan tindakan Santo Fransiskus dari Assisi—memberikan kontribusi
signifikan terhadap pengembangan teologi perdamaian dan dialog antaragama dalam konteks dunia
kontemporer. Dari hasil kajian, ditemukan bahwa perjumpaan Fransiskus dengan Sultan Malik al-
Kamil pada tahun 1219 bukan hanya peristiwa historis yang unik, tetapi merupakan paradigma awal
dari perjumpaan lintas agama yang berlandaskan kasih, kerendahan hati, dan penghargaan terhadap
martabat manusia. Spiritualitas Fransiskan memperlihatkan sintesis unik antara mistisisme dan misi:
suatu bentuk kontemplasi yang tidak menjauh dari dunia, tetapi justru mengakar dalam keterlibatan
aktif untuk mencintai ciptaan, membela kaum tertindas, dan membangun relasi lintas batas tanpa
dominasi. Dengan prinsip kenosis, minoritas, dan fraternitas universalis, spiritualitas ini menantang
paradigma kekuasaan dan eksklusivisme agama yang masih kuat dalam narasi keagamaan masa
kini. Integrasi warisan spiritual Fransiskus ke dalam dokumen-dokumen magisterial seperti Nostra
Aetate, Evangelii Gaudium, dan Fratelli Tutti menunjukkan bahwa spiritualitas tersebut telah
berkembang menjadi fondasi pastoral dan sosial Gereja Katolik modern. Ketika spiritualitas
Fransiskan dihayati bukan hanya sebagai devosi pribadi, tetapi sebagai praksis komunitarian dan
interreligius, maka spiritualitas menjadi kekuatan transformasi sosial dan teologis. Dari uraian ini,
dapat dikembangkan pokok-pokok pemikiran baru bahwa teologi perdamaian yang otentik tidak
dapat dipisahkan dari spiritualitas yang hidup dan berpihak. Spiritualitas Fransiskan menawarkan
kerangka holistik yang menghubungkan relasi dengan Allah, sesama, dan seluruh ciptaan dalam
semangat dialog dan keadilan. Oleh karena itu, membumikan warisan Fransiskus dalam praksis
kehidupan beriman dan komunitas religius saat ini menjadi langkah konkret dalam membangun
budaya damai yang transenden sekaligus membumi.

168



DAFTAR PUSTAKA

Al-Khatib, M., & Moretti, L. (2023). Interfaith encounters in historical context: Reinterpreting the
meeting of Francis and al-Kamil. Journal of Religious Dialogue, 14(1), 45-67.

Boff, L. (2022). Francis of Assisi: A model for peace and ecology. Orbis Books.

Davis, J. P. (2021). Holy wars and human encounters: Rethinking religion in the Crusades.
Theological Horizons, 28(3), 233-251.

FitzGerald, M. (2021). Franciscan mission in a plural world: Witness without supremacy. Interfaith
Theology Journal, 12(2), 78-96.

Gambino, L., & Rinaldi, C. (2022). From poverty to peace: The kenotic ethos of Franciscan life.
Theological Studies Review, 44(1), 53-71.

Gonzélez-Castillo, R. (2022). Francis and the Fifth Crusade: Between crusading and peace witnessing.
Church History Review, 76(2), 189-206.

Gopin, M. (2022). Religions and the future of peacebuilding: Beyond the clash of civilizations. Yale
University Press.

Gutiérrez, M. (2021). Peace without conversion: The theological implications of the Francis—al-Kamil
encounter. Interreligious Studies Quarterly, 19(4), 112-129.

Khan, A., & O’Leary, P. (2023). Religion and violence in contemporary society: A critical review.
Journal of Peace and Religion, 17(2), 101-118.

McDonald, R. (2023). Peace theology in a plural world: Toward global reconciliation. Cambridge
University Press.

Pope Francis. (2013). Evangelii Gaudium. Vatican Press.
Pope Francis. (2015). Laudato Si’: On care for our common home. Vatican Press.
Pope Francis. (2020). Fratelli Tutti. Vatican Press.

Riccardi, A. (2024). Francis of Assisi and the encounter with Islam: A theology of peace in
action. Interreligious Dialogue Review, 9(1), 44-59.

Santos, M., & De Luca, P. (2023). Mysticism and mission: Franciscan contributions to global
Catholic spirituality. Theological Studies, 84(1), 89-106.

Schleck, L. (2023). The Franciscan vision for interreligious dialogue in the 21st century. Journal of
Christian Studies, 15(2), 120-137.

Van den Berghe, J. (2022). From contemplation to collaboration: Franciscan spirituality and Catholic
social teaching today. Global Theology Journal, 11(2), 133-150.

Van Leeuwen, H. (2023). The theology of minoritas: Reading Francis today. Franciscan Spirituality
Quarterly, 17(3), 201-219.

Vatican Il. (1965). Nostra Aetate. Vatican City.

169



