
  

161 

 

 

 

 

SPIRITUALITAS FRANSISKAN DALAM PERSPEKTIF TEOLOGI 

PERDAMAIAN DAN DIALOG ANTARAGAMA: STUDI HISTORIS-

TEOLOGIS ATAS WARISAN SANTO FRANSISKUS 

 
Rikha Emyya Gurusinga

1*
, Regina Dipa Gurusinga

2
 

 
1.Sekolah Tinggi Pastoral Santo Bonaventura Keuskupan Agung Medan, Indonesiaa 

Email :rikhaemyyagurusinga@gmail.com 
2.Universitas Quality Berastagi,  Indonesia 

Email : reginagurusinga130205@gmail.com 

 

 

Abstrak : Artikel ini mengkaji spiritualitas Fransiskan Santo Fransiskus dari Assisi dalam kerangka teologi 

perdamaian dan dialog antaragama. Di tengah meningkatnya konflik lintas identitas keagamaan di 

dunia kontemporer, warisan spiritual Fransiskus menghadirkan paradigma baru yang 

menggabungkan dimensi mistisisme Kristiani dengan praksis perdamaian universal. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan historis-teologis dengan menelusuri perjumpaan Fransiskus dengan 

Sultan Malik al-Kamil pada masa Perang Salib, serta refleksi teologis atas simbolisme dan 

dampaknya dalam konteks interreligius. Hasil kajian menunjukkan bahwa spiritualitas Fransiskan 

tidak hanya bersifat kontemplatif, tetapi juga aktif dan terbuka terhadap perjumpaan lintas iman. 

Spirit damai, cinta akan seluruh ciptaan, dan kesederhanaan hidup menjadi tawaran khas bagi 

dunia yang ditandai oleh kekerasan, materialisme, dan eksklusivisme agama. Temuan ini 

menggarisbawahi pentingnya warisan Fransiskus sebagai sumber inspirasi bagi dialog lintas agama 

dan pembangunan budaya damai dalam skala global. Implikasi praktis dari studi ini mendorong 

Gereja dan masyarakat multikultural untuk menggali kembali nilai-nilai spiritual lintas sejarah 

demi memperkuat solidaritas umat manusia. 

 

Kata kunci: dialog antaragama, perdamaian, spiritualitas Fransiskan, teologi perdamaian, 

warisan Santo Fransiskus 

 

Abstract: This article examines the Franciscan spirituality of Saint Francis of Assisi through the lens of 

peace theology and interreligious dialogue. Amid escalating religious and cultural tensions in 

today’s world, Francis’ spiritual legacy offers a new paradigm that integrates Christian mysticism 

with universal peacemaking praxis. This study employs a historical-theological approach, 

exploring Francis’ encounter with Sultan Malik al-Kamil during the Crusades and its theological 

significance for interfaith relations. The findings reveal that Franciscan spirituality is not only 

contemplative but also dynamic and open to interreligious engagement. Its spirit of peace, love for 

all creation, and simplicity of life provide a unique contribution to a world marked by violence, 

materialism, and religious exclusivism. This study emphasizes the relevance of Francis’ legacy as 

a source of inspiration for global dialogue and the building of a culture of peace. Practically, it 

calls both the Church and multicultural societies to rediscover spiritual values rooted in history to 

strengthen human solidarity 

 

Key words: dialogue, Franciscan spirituality, interfaith peace, Saint Francis’ legacy, theology of 

peace 
 

PENDAHULUAN  

Agama memainkan peran ambivalen dalam sejarah umat manusia. Di satu sisi, agama 

memberikan arah spiritual, nilai etis, dan rasa kebersamaan dalam masyarakat; di sisi lain, agama 

juga kerap menjadi sumber konflik, justifikasi kekerasan, dan eksklusivisme identitas. Realitas 

kontemporer memperlihatkan bahwa konflik yang membawa nama agama, seperti Islamofobia, 

Borneo Review
 

Jurnal Lintas Agama dan Budaya 

Volume 4  No.2   Juli-Desember 2025 (hal. 161-169) 

e-ISSN: 2830-5159 



  

162 

 

 

ekstremisme Kristen, dan radikalisasi keagamaan, semakin meningkat, terutama di tengah dinamika 

globalisasi yang mendorong pertemuan budaya dan kepercayaan yang makin intensif (Khan & 

O’Leary, 2023). Oleh karena itu, pendekatan teologis dan spiritual terhadap perdamaian dan dialog 

lintas iman menjadi semakin relevan dalam diskursus akademik dan praksis keagamaan. 

Salah satu tokoh agama yang secara historis menunjukkan teladan perjumpaan lintas agama 

yang damai adalah Santo Fransiskus dari Assisi. Di tengah Perang Salib, pada tahun 1219, 

Fransiskus secara berani dan damai mendatangi Sultan Malik al-Kamil di Mesir, bukan untuk 

menaklukkan, melainkan untuk berdialog dan membangun jembatan pengertian. Tindakan ini tidak 

hanya menggambarkan spiritualitas pribadi Fransiskus, melainkan juga memperlihatkan kerangka 

misi yang bersumber dari kontemplasi mendalam, semangat kasih universal, dan keberanian etis 

(Boff, 2022). Pertemuan Fransiskus dan Sultan menjadi simbol profetik dari kemungkinan dialog 

antariman yang bersumber dari iman yang otentik dan kerendahan hati spiritual. Spiritualitas 

Fransiskan mencerminkan harmoni antara dimensi mistik dan misi. Fransiskus tidak memisahkan 

antara pengalaman akan Allah dengan tindakan sosial-politik dan kulturalnya. Spiritualitas ini 

dibangun atas dasar teologi inkarnasional, cinta pada seluruh ciptaan, preferensi terhadap yang 

miskin, dan relasi yang inklusif dengan sesama. Dalam kerangka teologi perdamaian, spiritualitas 

ini menjadi relevan sebagai paradigma praksis yang mendorong perubahan sosial dan relasi lintas 

iman secara damai (Gopin, 2022). 

Penelitian-penelitian kontemporer menunjukkan bahwa warisan Fransiskus mulai dibaca 

ulang dalam konteks perdamaian dan dialog antaragama. Schleck (2023) menekankan bahwa prinsip 

fraternitas dalam spiritualitas Fransiskan sangat cocok untuk membangun jembatan komunikasi di 

tengah dunia yang terfragmentasi. Demikian pula, Santos dan De Luca (2023) menyoroti aspek 

kenosis dalam spiritualitas Fransiskan sebagai dasar teologis yang kuat untuk menciptakan ruang 

dialog dan kerendahan hati dalam menghadapi perbedaan iman. Riccardi (2024) secara eksplisit 

mengaitkan perjumpaan Fransiskus dengan Sultan sebagai model awal teologi dialog Katolik yang 

kemudian dirumuskan secara resmi dalam Nostra Aetate (1965) dan diteruskan oleh Paus Fransiskus 

dalam Fratelli Tutti (2020). Meski demikian, kajian akademik tersebut umumnya masih bersifat 

terpisah-pisah. Beberapa fokus pada aspek spiritual-devosional Fransiskus, sementara lainnya 

membahas relasi antaragama secara umum. Hanya sedikit studi yang secara sistematis dan eksplisit 

membedah spiritualitas Fransiskan dalam kerangka teologi perdamaian dan dialog antaragama, 

terutama dengan pendekatan historis-teologis yang menekankan integrasi narasi sejarah, refleksi 

iman, dan makna teologis kontemporer. Oleh karena itu, artikel ini hadir untuk menutup celah 

tersebut dengan menawarkan analisis komprehensif tentang bagaimana warisan spiritual Santo 

Fransiskus dapat dijadikan landasan untuk membangun paradigma teologi perdamaian dan 

perjumpaan lintas iman yang kontekstual dan relevan di abad ke-21. 

Tujuan dari artikel ini adalah untuk: (1) menyajikan kajian historis-teologis terhadap 

spiritualitas Fransiskan berdasarkan warisan hidup Santo Fransiskus dari Assisi, khususnya dalam 

perjumpaannya dengan dunia Islam; (2) menganalisis spiritualitas Fransiskan dalam kerangka 

teologi perdamaian yang berkembang dalam tradisi Gereja Katolik kontemporer; dan (3) 

mengevaluasi kontribusi spiritualitas Fransiskan bagi pengembangan model dialog antaragama yang 

inklusif dan membebaskan. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, 

dengan menggabungkan sumber-sumber primer Gereja, seperti Nostra Aetate, Evangelii Gaudium, 

dan Fratelli Tutti, serta literatur akademik terbaru sebagai pijakan refleksi kritis. Dalam kerangka 

teoretis, artikel ini berpijak pada dua fondasi utama: pertama, teologi perdamaian yang menekankan 

rekonsiliasi, non-kekerasan, dan solidaritas lintas iman sebagai praksis teologis (Gopin, 2022; 

McDonald, 2023); kedua, spiritualitas Fransiskan sebagai ekspresi iman Katolik yang terbuka, 



  

163 

 

 

rendah hati, dan berani melintasi batas. Spiritualitas Fransiskan tidak dipahami hanya sebagai 

warisan monastik atau asketik, tetapi sebagai spiritualitas misi profetik yang menawarkan etos 

dialog kepada dunia yang dilanda kekerasan dan kebencian. Dengan demikian, kontribusi ilmiah 

dari artikel ini terletak pada penyajian kerangka reflektif yang menjembatani spiritualitas Fransiskan 

dengan isu-isu kontemporer dalam teologi perdamaian dan dialog antaragama, serta membuka ruang 

pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana spiritualitas historis dapat menjawab kebutuhan 

perdamaian global dewasa ini. 

METODE  

  Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan studi pustaka (library 

research) yang bersifat deskriptif dan reflektif. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama dari 

penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi, menganalisis, dan merefleksikan spiritualitas Fransiskan 

Santo Fransiskus dari Assisi dalam perspektif teologi perdamaian dan dialog antaragama. Kajian ini 

berfokus pada penggalian makna teologis dan historis dari warisan Fransiskan sebagai landasan 

teoretis dan praksis dalam membangun budaya dialog dan rekonsiliasi dalam konteks global masa 

kini. Sasaran dalam penelitian ini bukan berupa populasi dan sampel dalam pengertian kuantitatif, 

melainkan berupa teks-teks kualitatif yang terdiri dari dokumen Gereja Katolik (seperti Nostra 

Aetate, Evangelii Gaudium, dan Fratelli Tutti), tulisan-tulisan teolog kontemporer, hasil-hasil 

penelitian akademik, serta literatur historis mengenai perjumpaan Fransiskus dengan Sultan Malik 

al-Kamil. Selain itu, sumber-sumber sekunder yang relevan, seperti jurnal teologi, buku akademik, 

dan artikel ilmiah antara tahun 2010–2025, digunakan sebagai bahan refleksi dan analisis teologis. 

  Teknik pengumpulan data dilakukan melalui telaah pustaka dengan penelusuran literatur 

dari perpustakaan fisik dan digital, basis data akademik (seperti JSTOR, Google Scholar, ATLA 

Religion Database), serta ensiklopedia dan dokumen resmi Gereja Katolik yang diakses secara 

daring. Instrumen utama dalam penelitian ini adalah pedoman telaah tematik yang dikembangkan 

berdasarkan pertanyaan-pertanyaan kunci: (1) bagaimana spiritualitas Fransiskan dihidupi oleh 

Fransiskus dalam konteks sejarahnya? (2) bagaimana warisan itu direfleksikan secara teologis dalam 

kerangka perdamaian dan dialog antaragama? dan (3) apa implikasi spiritualitas tersebut bagi dunia 

global masa kini? 

  Analisis data dilakukan secara deduktif tematik, dengan menyusun tema-tema utama dari 

hasil bacaan pustaka, yang kemudian direfleksikan dalam kerangka historis-teologis. Validitas data 

dikembangkan melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan dan mengonfirmasi informasi dari 

berbagai referensi primer dan sekunder yang kredibel. Keabsahan hasil juga dijaga melalui proses 

interpretasi kritis dan kontekstual, dengan mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan doktrinal 

Gereja Katolik. 

  Penelitian ini tidak menggunakan alat dan bahan dalam arti teknis-laboratoris, melainkan 

menggunakan instrumen analisis teologis yang berbasis teks dan refleksi. Lokasi penelitian bersifat 

non-lapangan, karena seluruh proses berlangsung dalam konteks akademik melalui kajian pustaka. 

Lama penelitian berlangsung selama tiga bulan, termasuk tahap eksplorasi literatur, pengolahan 

data, refleksi teologis, dan penulisan naskah ilmiah. Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil 

penelitian mampu memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan teologi perdamaian 

berbasis spiritualitas Fransiskan, serta memperkaya diskursus lintas agama di ranah akademik dan 

pastoral. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

  



  

164 

 

 

Warisan Historis Fransiskus: Damai di Tengah Kekerasan 

Perjumpaan antara Santo Fransiskus dari Assisi dengan Sultan Malik al-Kamil pada tahun 

1219 bukan hanya peristiwa lintas budaya, melainkan juga sebuah tindakan teologis radikal yang 

membalikkan arus kekerasan religius pada masa itu. Peristiwa ini terjadi saat Perang Salib Kelima—

masa ketika agama dijadikan pembenaran ideologis dan teologis untuk dominasi militer dan 

konversi paksa. Gereja dan pasukan Kristen Latin saat itu menggunakan simbol-simbol iman untuk 

memperluas kekuasaan politik, dan Islam diposisikan sebagai musuh eskatologis yang harus 

dikalahkan (Davis, 2021; González-Castillo, 2022). Di tengah konstelasi inilah, Fransiskus tampil 

dengan cara yang sama sekali berbeda. Ia tidak bersenjata, tidak membawa argumen apologetika, 

dan tidak bermaksud mengislamkan lawan dialognya. Ia datang sebagai seorang peziarah damai 

(peregrinus pacis)—istilah yang dalam spiritualitas Fransiskan merujuk pada ziarah batin menuju 

Allah yang diekspresikan melalui peziarahan lahiriah kepada sesama, bahkan musuh (Riccardi, 

2024; Al-Khatib & Moretti, 2023). 

Fransiskus sendiri menyadari risiko besar yang ia ambil; ia bisa saja ditangkap atau 

dibunuh. Namun, keberaniannya lahir bukan dari dorongan politik atau taktik misioner, melainkan 

dari spiritualitas cinta kasih yang murni dan kesadaran bahwa semua manusia adalah ciptaan Allah. 

Ia masuk ke dalam ruang musuh dengan semangat persaudaraan universal (fraternitas universalis) 

dan cinta damai. Tindakan ini, menurut analisis teolog modern, adalah bentuk nyata dari kenosis—

pengosongan diri demi menyatu dengan kemanusiaan lain tanpa syarat (Santos & De Luca, 2023). 

Catatan sejarah menyebutkan bahwa pertemuan tersebut berlangsung selama beberapa hari, dan 

Sultan menyambut Fransiskus dengan rasa hormat yang tinggi. Tidak terjadi debat teologis, tidak 

ada konversi, dan tidak ada paksaan. Yang ada adalah percakapan, rasa ingin tahu, dan pertukaran 

visi spiritual yang saling menghormati. Beberapa sumber menyebut bahwa Sultan bahkan 

menawarkan Fransiskus hadiah, yang dengan sopan ditolak olehnya—tanda bahwa Fransiskus hadir 

bukan untuk memperoleh materi, melainkan membagikan damai (Gutiérrez, 2021). Dari perspektif 

kontemporer, perjumpaan ini memiliki makna simbolis dan transformatif yang mendalam. 

Fransiskus hadir sebagai figur lintas peradaban yang membuka ruang dialog sebelum Gereja sendiri 

secara resmi membuka diri terhadap agama lain dalam Nostra Aetate (1965). Artinya, tindakan 

Fransiskus mendahului dokumen magisterial Gereja hampir tujuh abad, dan karenanya dapat disebut 

sebagai ―prafigurasi‖ teologi dialog (Schleck, 2023). 

Lebih jauh lagi, warisan spiritual ini membentuk dasar bagi narasi baru dalam hubungan 

antaragama: bahwa dialog bukan ancaman bagi iman, tetapi bentuk tertinggi dari iman yang matang. 

Fransiskus dari Assisi dengan demikian menjadi ikon global spiritualitas lintas iman yang 

memuliakan martabat manusia, dan bukan hanya tokoh Katolik. Di tengah dunia modern yang 

masih dilanda konflik antaragama, terorisme, dan polarisasi ideologis, warisan ini memanggil 

komunitas iman untuk membangun perjumpaan, bukan pertentangan. Fransiskus mengajarkan 

bahwa damai bukanlah strategi politik, tetapi buah dari spiritualitas yang otentik—yang melihat 

wajah Allah dalam diri orang lain, bahkan yang berbeda iman dan budaya. 

 

Mistisisme yang Menjadi Misi: Ciri Unik Spiritualitas Fransiskan 

Salah satu kekhasan utama spiritualitas Fransiskan adalah kemampuannya mengintegrasikan 

mistisisme yang dalam dengan keterlibatan sosial yang nyata. Dalam banyak tradisi spiritual, mistik 

dipahami sebagai gerakan ke dalam—meninggalkan dunia demi persatuan batin dengan Yang Ilahi. 

Namun dalam spiritualitas Fransiskan, mistik justru menjadi dasar bagi keterlibatan aktif dalam 

dunia. Fransiskus tidak lari dari dunia; ia menyatu dengannya dalam kerendahan hati dan kasih yang 

tanpa batas (Santos & De Luca, 2023). Spiritualitas Fransiskan berakar dalam pengalaman mistik 



  

165 

 

 

Fransiskus akan kehadiran Allah yang penuh cinta dalam segala ciptaan. Doanya yang terkenal, 

―Tuhan dan Allahku,‖ bukan seruan abstrak, melainkan luapan cinta dari hati yang remuk dan 

terbuka bagi semua makhluk. Ia melihat wajah Allah dalam mata orang miskin, binatang, tanah, dan 

bahkan dalam penderitaan dan kematian. Dari sinilah muncul mistisisme Fransiskan yang khas—

mistik ekologis, sosial, dan dialogis. 

Dimensi teologis dari spiritualitas ini dapat ditelusuri dari semangat kenosis yang dihidupi 

Fransiskus. Dalam teologi Kristen, kenosis berarti pengosongan diri—sebagaimana Kristus yang 

mengosongkan kemuliaan-Nya untuk menjadi manusia dan melayani (Flp 2:6–8). Fransiskus 

mengaktualkan kenosis ini secara radikal: ia melepaskan hak miliknya, kedudukannya, bahkan 

martabat sosialnya, demi hadir sebagai ―saudara kecil‖ di tengah masyarakat. Ia hidup di antara 

yang hina, menyapa tanpa dominasi, dan menjadi hamba kasih bagi siapa pun yang ia jumpai 

(Gambino & Rinaldi, 2022). Prinsip minoritas—yakni kesediaan menjadi yang kecil, tidak berkuasa, 

dan tidak dominan—adalah nilai sentral dalam spiritualitas Fransiskan. Prinsip ini bukan hanya 

strategi etis, tetapi ekspresi teologis dari penghayatan relasi yang setara. Fransiskus menyebut 

dirinya dan para pengikutnya sebagai fratres minores (saudara yang lebih kecil), bukan untuk 

merendahkan diri secara palsu, tetapi untuk menyatakan bahwa kekudusan lahir dari solidaritas, 

bukan supremasi (Van Leeuwen, 2023). 

Pendekatan non-dominatif ini sangat relevan dalam konteks dialog antaragama dan 

hubungan sosial masa kini. Dalam dunia yang sarat dengan relasi kuasa, ketegangan antariman, dan 

kecenderungan klaim kebenaran tunggal, spiritualitas Fransiskan menawarkan paradigma relasi 

yang penuh kelembutan, keterbukaan, dan kesetaraan. Misi bukan lagi dimengerti sebagai upaya 

ekspansi atau konversi, melainkan sebagai ekspresi kasih dan solidaritas dengan sesama—apa pun 

keyakinannya (FitzGerald, 2021). Oleh karena itu, spiritualitas Fransiskan dapat disebut sebagai 

bentuk ―mistik aksi‖ (mysticism of mission). Ia tidak terjebak dalam devosi pribadi semata, tetapi 

mendorong orang beriman untuk menjadikan hidupnya sebagai doa yang berjalan, yang hadir, dan 

yang terlibat. Fransiskus adalah contoh nyata bagaimana seorang mistikus dapat menjadi agen 

perubahan sosial dan religius yang transformatif. 

Dalam konteks teologi perdamaian, nilai-nilai ini membuka ruang teologis baru: bahwa 

perdamaian tidak cukup dengan diplomasi atau doktrin, tetapi harus berakar pada spiritualitas yang 

mampu mengubah orientasi hidup. Spiritualitas Fransiskan membentuk cara pandang, bukan hanya 

cara bertindak; ia mengundang orang untuk mengosongkan diri dari ego, lalu penuh oleh belas kasih 

Allah terhadap dunia. Sebagaimana ditekankan oleh Schleck (2023), spiritualitas Fransiskan yang 

mengalir dari kontemplasi menuju aksi bukanlah pengkhianatan terhadap iman, melainkan puncak 

dari iman yang dewasa—iman yang menjadikan dunia sebagai medan ziarah kasih. Ia tidak 

membedakan antara altar dan pasar, antara langit dan bumi; semuanya adalah ruang ilahi yang harus 

dihormati dan dilayani. 

3. Integrasi dengan Teologi Perdamaian dan Magisterium Gereja Sejak Konsili Vatikan II, Gereja 

Katolik memasuki era baru dalam pendekatan terhadap agama-agama lain dan visi perdamaian 

global. Salah satu dokumen penting yang menandai transformasi ini adalah Nostra Aetate (1965), 

yang menyatakan bahwa ―Gereja memandang dengan hormat segala yang benar dan suci dalam 

agama-agama lain‖ (NA §2). Pernyataan ini memecahkan dominasi teologi eksklusivistik yang 

sebelumnya menempatkan agama lain sebagai ancaman atau kesesatan. Gereja mulai 

mengembangkan paradigma dialog, saling pengertian, dan kolaborasi lintas iman sebagai bagian 

dari identitasnya yang diperbarui. 

Pendekatan baru ini bukan hanya soal etika toleransi, melainkan juga pengakuan akan 

kehadiran benih kebenaran ilahi di luar batasan Katolik. Ini adalah bentuk keterbukaan teologis 



  

166 

 

 

yang sangat sejalan dengan semangat Santo Fransiskus dari Assisi, yang telah menunjukkan dalam 

praktik hidupnya bahwa dialog dan kasih persaudaraan bukan hanya mungkin, tetapi juga 

diperlukan demi mewujudkan damai Allah di dunia. Dalam era kontemporer, semangat ini 

diperbarui dan ditegaskan kembali oleh Paus Fransiskus melalui ensiklik Fratelli Tutti (2020), 

sebuah dokumen sosial yang berbicara langsung kepada dunia yang sedang dilanda fragmentasi, 

kekerasan, dan globalisasi ketidakpedulian. Dalam Fratelli Tutti, Paus menekankan bahwa hanya 

dengan memperlakukan orang lain sebagai saudara—apa pun latar belakang mereka—kita dapat 

membangun dunia yang adil dan damai. Ensiklik ini menolak segala bentuk eksklusivisme religius 

dan menyerukan fraternitas universal sebagai dasar dari dialog sosial dan lintas iman (FT §8, §271). 

Penting dicatat bahwa Paus Fransiskus tidak sekadar menggunakan nama ―Fransiskus‖ 

secara simbolik. Ia mengadopsi visi Fransiskus dari Assisi sebagai inspirasi mendasar bagi 

pembaruan pastoral dan teologi sosial Gereja. Dalam Evangelii Gaudium (2013), ia menulis bahwa 

―Waktu lebih berharga daripada ruang‖ (EG §222), sebuah pernyataan teologis yang selaras dengan 

sikap kontemplatif-aktif Fransiskus: membiarkan proses kasih berjalan perlahan dalam sejarah, 

bukan memaksakan perubahan struktural secara otoritatif. Integrasi spiritualitas Fransiskan ke dalam 

dokumen-dokumen magisterial menunjukkan bahwa dimensi mistik, ekologis, dan sosial Fransiskus 

telah menjadi fondasi dari kebijakan resmi Gereja. Ketika Gereja berbicara tentang ekologi integral 

(Laudato Si’, 2015), perdamaian antarbangsa, atau persaudaraan lintas agama, ia sedang 

menggemakan spiritualitas yang telah dihidupi Fransiskus delapan abad lalu. Hal ini membuktikan 

bahwa spiritualitas Fransiskan bukan hanya warisan devosional, melainkan kekuatan teologis yang 

membentuk agenda pastoral dan sosial Gereja Katolik kontemporer. Dalam konteks ini, spiritualitas 

tidak lagi terbatas pada dimensi batin pribadi, tetapi menjadi proyek sosial, komunitarian, dan 

interreligius yang konkret. Ketika Gereja mengadopsi semangat Fransiskan, ia tidak hanya 

menegaskan kembali identitas misinya, tetapi juga memperluas horizon imannya kepada seluruh 

umat manusia. 

Sebagaimana disimpulkan oleh Van den Berghe (2022), ―Gereja hari ini sedang dipanggil 

untuk tidak sekadar menjadi institusi sakramental, tetapi tubuh spiritual yang terlibat secara aktif 

dalam dialog, keadilan sosial, dan rekonsiliasi dunia. Spiritualitas Fransiskan menawarkan blueprint 

untuk itu.‖ Dengan demikian, warisan Fransiskus menjadi lebih dari sekadar inspirasi personal; ia 

menjadi kerangka institusional dan pastoral yang memberi arah pada wajah Gereja di abad ke-21. 

Kontribusi Spiritualitas Fransiskan terhadap Teologi Perdamaian dan Dialog Antaragama Teologi 

perdamaian kontemporer tidak lagi dipahami sebagai sekadar upaya menghindari konflik atau 

menciptakan stabilitas sosial-politik semata. Paradigma modern telah bergeser: perdamaian 

dimengerti sebagai kondisi yang menghadirkan keadilan, rekonsiliasi, solidaritas, dan keterbukaan 

lintas identitas (Gopin, 2022; Van den Berghe, 2022). Dalam konteks ini, spiritualitas Fransiskan 

menawarkan kerangka praksis dan kontemplatif yang saling melengkapi, membentuk suatu jalan 

damai yang bersumber dari kedalaman batin sekaligus menjelma dalam realitas dunia. 

 

Kerendahan Hati sebagai Fondasi Relasi, Bukan Dominasi 

Fransiskus menghayati spiritualitas kenosis, pengosongan diri yang mencerminkan 

kerendahan hati Kristus sendiri. Dalam perjumpaannya dengan Sultan al-Kamil, ia tidak datang 

sebagai pemegang kebenaran yang harus didengar, tetapi sebagai saudara yang ingin berbicara dari 

hati ke hati. Dalam teologi perdamaian, pendekatan ini mematahkan logika relasi dominan-

subordinat, dan menggantinya dengan relasi timbal balik yang saling memanusiakan (FitzGerald, 

2021). Kerendahan hati Fransiskus bukan kelemahan, melainkan kekuatan moral yang melucuti 

kekerasan struktural. 



  

167 

 

 

 

Dialog sebagai Ziarah Rohani, Bukan Sekadar Alat Retoris 

Bagi Fransiskus, dialog tidak dimaksudkan untuk memenangi argumen, tetapi untuk 

mengalami Allah yang hadir dalam perjumpaan dengan sesama. Dialog dipahami sebagai ziarah 

batin menuju ―yang lain‖ sebagai misteri yang patut disambut dengan hormat. Hal ini berkontribusi 

besar terhadap konsep teologi dialog modern, di mana perjumpaan antaragama bukan hanya tentang 

toleransi pasif, tetapi tentang keterbukaan aktif untuk belajar, mendengarkan, dan bertumbuh 

bersama (Schleck, 2023). Spiritualitas Fransiskan membingkai dialog sebagai jalan kontemplatif 

yang merendahkan ego dan meninggikan martabat sesama. 

 

Cinta Akan Ciptaan sebagai Bentuk Rekonsiliasi Ekologis 

Fransiskus dari Assisi adalah salah satu santo pertama yang memandang ciptaan bukan 

sekadar benda mati atau sumber daya, melainkan saudara dan saudari dalam satu keluarga kosmik. 

Laudato Si’ (2015) mengangkat semangat ini menjadi dasar teologi ekologi integral. Dalam 

spiritualitas Fransiskan, perdamaian bukan hanya urusan antarmanusia, tetapi juga rekonsiliasi 

dengan bumi dan seluruh ciptaan (Pope Francis, 2015). Teologi perdamaian yang tidak memuat 

dimensi ekologis menjadi tidak utuh. Fransiskus mengajarkan bahwa ketidakadilan terhadap bumi 

adalah bentuk lain dari kekerasan. 

 

Preferensi bagi yang Tertindas sebagai Ekspresi Keadilan Sosial 

Salah satu kontribusi konkret spiritualitas Fransiskan terhadap teologi perdamaian adalah 

keberpihakannya yang konsisten pada kaum miskin dan tersingkir. Fransiskus tidak hanya melayani 

orang miskin, ia memilih hidup sebagai orang miskin. Ia tidak hanya memberi bantuan, tetapi 

membangun relasi sebagai sesama. Teologi perdamaian menekankan bahwa tidak akan ada 

perdamaian sejati tanpa keadilan sosial. Dalam hal ini, spiritualitas Fransiskan menjadi bentuk 

praksis spiritual yang transformatif: mengangkat mereka yang lemah, dan meruntuhkan dinding 

ketimpangan dengan kasih yang membebaskan (Gambino & Rinaldi, 2022). Dengan 

mengintegrasikan keempat dimensi ini, spiritualitas Fransiskan terbukti bukan hanya relevan, tetapi 

juga mendesak untuk dihidupi dalam arus globalisasi yang individualistik, konsumtif, dan penuh 

konflik. Jika teologi perdamaian ingin sungguh menjadi kekuatan transformasi, maka ia harus 

bersandar pada spiritualitas yang mampu membentuk relasi autentik dan berdaya ubah—

sebagaimana ditunjukkan dalam kehidupan Santo Fransiskus. 

Spiritualitas Fransiskan menjawab kebutuhan zaman: ia tidak mencari musuh, tetapi 

saudara; tidak menawarkan dominasi, tetapi kerendahan hati; tidak menjanjikan kemenangan, tetapi 

kesetiaan pada kasih. Spirit ini mengajak Gereja dan masyarakat luas untuk membangun budaya 

damai bukan hanya dengan kata-kata, tetapi dengan hidup yang menjadi inkarnasi damai itu 

sendiri.5. Relevansi Kontemporer dan Refleksi Profetik Dunia kita hari ini berada dalam bayang-

bayang perang, kebencian, dan disintegrasi sosial. Di tengah kekeringan moral dan banjir retorika 

kekuasaan, spiritualitas Fransiskan menjadi oase yang menawarkan kesegaran rohani dan etis. Ia 

tidak memaksa, tidak memekik, tetapi menghadirkan damai dalam keheningan, kehadiran, dan 

kelembutan. 

Tantangannya kini adalah bagaimana Gereja dan komunitas beriman mengambil inspirasi 

ini dan menerjemahkannya ke dalam kebijakan konkret—baik dalam pendidikan iman, pelayanan 

sosial, maupun diplomasi antaragama. Dalam semangat Fransiskus, spiritualitas tidak bisa lagi 

dipenjara dalam doa-doa devosional yang steril, tetapi harus menjadi "doa yang berjalan"—

mengubah cara kita melihat yang lain, dan cara kita hadir di tengah dunia. 



  

168 

 

 

Tabel 1. Perbandingan Prinsip Spiritualitas Fransiskan dan Teologi Perdamaian Kontemporer 

Prinsip Spiritualitas 

Fransiskan 

Prinsip Teologi 

Perdamaian Kontemporer 

Penjelasan Integratif 

Fraternitas universalis 

(persaudaraan universal) 

Relasi lintas iman dan 

solidaritas global 

Menekankan persaudaraan sebagai 

dasar dialog dan rekonsiliasi antarumat 

manusia 

Kenosis (pengosongan 

diri, kerendahan hati) 

Anti-hegemoni, penolakan 

dominasi struktural 

Mendorong keterbukaan dan 

kerendahan hati dalam membangun 

perdamaian 

Preferensi untuk kaum 

miskin dan termarjinalkan 

Keadilan sosial dan 

pembelaan terhadap 

kelompok rentan 

Spiritualitas sebagai daya transformasi 

sosial dalam menanggapi ketidakadilan 

struktural 

Cinta pada ciptaan 

(ekologi integral) 

Ekoteologi, perdamaian 

ekologis 

Menyatukan perdamaian manusia dan 

ciptaan dalam satu spiritualitas 

ekologis 

Dialog dalam kerendahan 

hati 

Pendekatan non-kekerasan 

dan perjumpaan lintas 

identitas 

Membangun komunikasi lintas iman 

tanpa niat dominasi atau konversi 

paksa 

 

KESIMPULAN  

Artikel ini telah mengkaji secara historis-teologis bagaimana spiritualitas Fransiskan—yang 

berakar pada kehidupan dan tindakan Santo Fransiskus dari Assisi—memberikan kontribusi 

signifikan terhadap pengembangan teologi perdamaian dan dialog antaragama dalam konteks dunia 

kontemporer. Dari hasil kajian, ditemukan bahwa perjumpaan Fransiskus dengan Sultan Malik al-

Kamil pada tahun 1219 bukan hanya peristiwa historis yang unik, tetapi merupakan paradigma awal 

dari perjumpaan lintas agama yang berlandaskan kasih, kerendahan hati, dan penghargaan terhadap 

martabat manusia. Spiritualitas Fransiskan memperlihatkan sintesis unik antara mistisisme dan misi: 

suatu bentuk kontemplasi yang tidak menjauh dari dunia, tetapi justru mengakar dalam keterlibatan 

aktif untuk mencintai ciptaan, membela kaum tertindas, dan membangun relasi lintas batas tanpa 

dominasi. Dengan prinsip kenosis, minoritas, dan fraternitas universalis, spiritualitas ini menantang 

paradigma kekuasaan dan eksklusivisme agama yang masih kuat dalam narasi keagamaan masa 

kini. Integrasi warisan spiritual Fransiskus ke dalam dokumen-dokumen magisterial seperti Nostra 

Aetate, Evangelii Gaudium, dan Fratelli Tutti menunjukkan bahwa spiritualitas tersebut telah 

berkembang menjadi fondasi pastoral dan sosial Gereja Katolik modern. Ketika spiritualitas 

Fransiskan dihayati bukan hanya sebagai devosi pribadi, tetapi sebagai praksis komunitarian dan 

interreligius, maka spiritualitas menjadi kekuatan transformasi sosial dan teologis. Dari uraian ini, 

dapat dikembangkan pokok-pokok pemikiran baru bahwa teologi perdamaian yang otentik tidak 

dapat dipisahkan dari spiritualitas yang hidup dan berpihak. Spiritualitas Fransiskan menawarkan 

kerangka holistik yang menghubungkan relasi dengan Allah, sesama, dan seluruh ciptaan dalam 

semangat dialog dan keadilan. Oleh karena itu, membumikan warisan Fransiskus dalam praksis 

kehidupan beriman dan komunitas religius saat ini menjadi langkah konkret dalam membangun 

budaya damai yang transenden sekaligus membumi.  

 



  

169 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Khatib, M., & Moretti, L. (2023). Interfaith encounters in historical context: Reinterpreting the 

meeting of Francis and al-Kamil. Journal of Religious Dialogue, 14(1), 45–67. 

Boff, L. (2022). Francis of Assisi: A model for peace and ecology. Orbis Books. 

Davis, J. P. (2021). Holy wars and human encounters: Rethinking religion in the Crusades. 

Theological Horizons, 28(3), 233–251. 

FitzGerald, M. (2021). Franciscan mission in a plural world: Witness without supremacy. Interfaith 

Theology Journal, 12(2), 78–96. 

Gambino, L., & Rinaldi, C. (2022). From poverty to peace: The kenotic ethos of Franciscan life. 

Theological Studies Review, 44(1), 53–71. 

González-Castillo, R. (2022). Francis and the Fifth Crusade: Between crusading and peace witnessing. 

Church History Review, 76(2), 189–206. 

Gopin, M. (2022). Religions and the future of peacebuilding: Beyond the clash of civilizations. Yale 

University Press. 

Gutiérrez, M. (2021). Peace without conversion: The theological implications of the Francis–al-Kamil 

encounter. Interreligious Studies Quarterly, 19(4), 112–129. 

Khan, A., & O’Leary, P. (2023). Religion and violence in contemporary society: A critical review. 

Journal of Peace and Religion, 17(2), 101–118. 

McDonald, R. (2023). Peace theology in a plural world: Toward global reconciliation. Cambridge 

University Press. 

Pope Francis. (2013). Evangelii Gaudium. Vatican Press. 

Pope Francis. (2015). Laudato Si’: On care for our common home. Vatican Press. 

Pope Francis. (2020). Fratelli Tutti. Vatican Press. 

Riccardi, A. (2024). Francis of Assisi and the encounter with Islam: A theology of peace in  

         action. Interreligious Dialogue Review, 9(1), 44–59. 

Santos, M., & De Luca, P. (2023). Mysticism and mission: Franciscan contributions to global  

 Catholic spirituality. Theological Studies, 84(1), 89–106. 

Schleck, L. (2023). The Franciscan vision for interreligious dialogue in the 21st century. Journal of 

Christian Studies, 15(2), 120–137. 

Van den Berghe, J. (2022). From contemplation to collaboration: Franciscan spirituality and Catholic 

social teaching today. Global Theology Journal, 11(2), 133–150. 

Van Leeuwen, H. (2023). The theology of minoritas: Reading Francis today. Franciscan Spirituality 

Quarterly, 17(3), 201–219. 

Vatican II. (1965). Nostra Aetate. Vatican City. 


