
51 

 

EKOLOGI INTEGRAL DALAM TERANG DOKUMEN  

LAUDATO SI: MENJAWAB TANTANGAN KERUSAKAN ALAM DI 

KABUPATEN KETAPANG 
 

Heribertus Kurnia Taman 

Universitas Sanata Dharma Yogyakarta, Indonesia 

Email: heribertuskurnia42@gmail.com 

 

Abstrak : Paradigma teknokratis dan pandangan antroposentris dalam masyarakat modern telah 

mendorong eksploitasi sumber daya alam secara intensif, yang berdampak negatif terhadap 

keberlanjutan lingkungan hidup. Studi ini menyoroti kasus di Kabupaten Ketapang, 

Kalimantan Barat, yang mengalami degradasi ekologis akibat deforestasi masif oleh ekspansi 

perkebunan kelapa sawit, kegiatan pertambangan, dan eksploitasi ilegal. Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengkaji relevansi pendekatan ekologi integral sebagaimana dikemukakan oleh 

Paus Fransiskus dalam ensiklik Laudato Si’ sebagai strategi mitigasi kerusakan lingkungan di 

tingkat lokal. Dengan menggunakan metode kajian pustaka terhadap dokumen Gereja, 

literatur ekologis, dan data kontekstual wilayah Ketapang, penelitian ini menemukan bahwa 

pendekatan ekologi integral yang menggabungkan dimensi lingkungan, sosial, ekonomi, dan 

budaya mampu memberikan solusi berkelanjutan yang adil dan partisipatif, terutama dalam 

melindungi hak serta peran masyarakat adat. Hasil kajian menunjukkan bahwa ekologi 

integral tidak hanya merupakan kerangka konseptual, tetapi juga dasar etis dan spiritual yang 

dapat membentuk kesadaran ekologis masyarakat serta mendorong kebijakan lingkungan 

yang lebih holistik. Temuan ini diharapkan dapat memberi kontribusi terhadap reformulasi 

kebijakan pembangunan daerah yang berkelanjutan serta memperkuat peran komunitas 

religius dalam pendidikan dan aksi ekologis di tingkat akar rumput. 

 

Kata Kunci: Ekologi, Integral, Ketapang, Ludato Si 

 

Abstract: The technocratic paradigm and anthropocentric worldview in modern society have driven the 

intensive exploitation of natural resources, resulting in significant negative impacts on 

environmental sustainability. This study highlights the case of Ketapang Regency in West 

Kalimantan, which has experienced severe ecological degradation due to massive 

deforestation driven by palm oil plantation expansion, mining activities, and illegal 

exploitation. The aim of this research is to examine the relevance of the integral ecology 

approach as proposed by Pope Francis in the encyclical Laudato Si’ as a strategy for mitigating 

environmental damage at the local level. Using a literature review method that draws from 

Church documents, ecological literature, and contextual data from Ketapang, the study finds 

that the integral ecology framework—encompassing environmental, social, economic, and 

cultural dimensions—offers a sustainable, just, and participatory solution, particularly in 

protecting the rights and roles of indigenous communities. The findings show that integral 

ecology is not merely a conceptual framework but also an ethical and spiritual foundation that 

can foster ecological awareness among communities and support more holistic environmental 

policies. This study is expected to contribute to the reformulation of sustainable regional 

development policies and strengthen the role of religious communities in ecological education 

and grassroots action. 

Keywords: Ecology, Integral, Ketapang, Laudato Si  

PENDAHULUAN 

Isu lingkungan hidup semakin menjadi perhatian di era modern ini, terutama akibat 

meningkatnya tingkat kerusakan lingkungan yang disebabkan oleh ketidakpedulian manusia. 

Banyak orang yang lebih mengutamakan kepentingan pribadi dan memandang alam hanya sebagai 

mailto:heribertuskurnia42@gmail.com


52 

 

objek eksploitasi tanpa memperhatikan 

kelestariannya. Sikap ini mencerminkan 

keegoisan manusia yang gagal memahami 

bahwa alam adalah bagian yang tak 

terpisahkan dari kehidupannya. Hingga 

September 2019, laporan WWF-Indonesia 

mencatat peningkatan signifikan dalam 

jumlah kejadian kebakaran hutan dan lahan di 

berbagai wilayah Indonesia. Bencana ini telah 

menyebabkan berbagai kerugian nyata bagi 

rakyat dan bangsa Indonesia, baik dari aspek 

kesehatan, sosial, ekologi, ekonomi, maupun 

reputasi internasional. Dari aspek ekologi, 

kebakaran mengakibatkan hilangnya habitat 

bagi keanekaragaman hayati flora dan fauna, 

serta rusaknya ekosistem penting yang 

berperan dalam menyediakan udara bersih, 

makanan, dan obat-obatan. Selain itu, 

dampak kebakaran ini juga mencoreng 

reputasi Indonesia di mata dunia, terutama di 

antara negara-negara tetangga yang menjuluki 

Indonesia sebagai negara pengekspor asap 

(Novitasari et al., 2024).  

Kabupaten Ketapang di Kalimantan 

Barat menjadi salah satu contoh nyata 

bagaimana eksploitasi lingkungan yang tidak 

terkendali membawa dampak serius terhadap 

keseimbangan ekosistem dan kehidupan sosial 

masyarakat setempat. Dengan luas wilayah 

yang besar dan kekayaan hutan yang 

melimpah, Ketapang telah lama menjadi 

target utama bagi industri perkebunan, 

pertambangan, dan kehutanan. Alih fungsi 

lahan yang masif, pembalakan liar, serta 

praktik pembakaran hutan yang tidak 

bertanggung jawab telah menyebabkan 

degradasi lingkungan yang signifikan. Banjir, 

kebakaran lahan, dan hilangnya sumber daya 

alam yang menjadi penopang kehidupan 

masyarakat adat adalah konsekuensi dari 

eksploitasi ini. Dalam konteks ini, cara 

pandang terhadap alam mengalami 

perubahan di zaman ini karena kepentingan 

ekonomi. Alam selalu dipandang sebagai 

objek eksploitasi, bukan sebagai rumah 

bersama yang harus dijaga demi keberlanjutan 

kehidupan. Spiritualitas ekologi yang 

ditekankan dalam ajaran sosial Gereja 

menawarkan suatu solusi yang menempatkan 

manusia sebagai bagian integral dari ciptaan, 

dengan tanggung jawab moral untuk merawat 

bumi sebagai anugerah Allah. Oleh karena 

itu, upaya pelestarian lingkungan tidak bisa 

hanya bersifat teknis atau ekonomi, tetapi 

harus melibatkan transformasi kesadaran 

spiritual dan etis yang lebih mendalam. 

Dengan demikian, permasalahan 

lingkungan hidup dapat didefinisikan sebagai 

permasalahan yang timbul akibat interaksi 

antara manusia dan lingkungan alam serta 

ekosistem seluruhnya. Sebagai makhluk yang 

bergantung sepenuhnya pada alam, manusia 

memanfaatkan sumber daya alam untuk 

memenuhi kebutuhan hidup, seperti pangan, 

tempat tinggal dan udara. Namun beragam 

tindakan manusia telah menyebabkan 

degradasi lingkungan yang signifikan. 

Dampak negatif dari tindakan tersebut antara 

lain pemanasan global, hilangnya 

keanekaragaman hayati, serta rusaknya 

ekosistem yang berperan dalam menopang 

kehidupan bumi (Novitasari et al., 2024). 

Wilayah Kabupaten Ketapang sedang 

menghadapi berbagai tantangan lingkungan 

yang kompleks, termasuk deforestasi akibat 

penebangan liar, konversi hutan menjadi 

perkebunan kelapa sawit dalam skala luas, 

serta penambangan emas tanpa izin. Misalnya 

penambangan ilegal komoditas emas dan 

perak yang dilakukan oleh warga negara asing 

(WNA) asal Tiongkok di Kabupaten 

Ketapang, Kalimantan Barat yang memberi 

dampak negatif terhadap lingkungan. 

Berdasarkan estimasi, total kerugian yang 

ditimbulkan dari tindakan ini diperkirakan 

mencapai Rp 957,26 miliar, dengan 



53 

 

kehilangan sumber daya mencapai lebih dari 

774,2 kilogram emas dan 937,7 kilogram 

perak (Muliawati., 2024). Penambangan ilegal 

tersebut tidak hanya berdampak terhadap 

pendapatan negara, tetapi juga menimbulkan 

implikasi terhadap degradasi lingkungan dan 

ketahanan sumber daya mineral nasional. 

Selain itu, penambangan ilegal ini 

berdampak terhadap kerusakan ekosistem, 

termasuk deforestasi, pencemaran udara akibat 

penggunaan bahan kimia berbahaya seperti 

merkuri dan sianida, serta degradasi lahan 

yang mengancam keanekaragaman hayati. 

Dampak sosial juga tidak dapat diabaikan, 

seperti konflik lahan dengan masyarakat 

lokal, hilangnya mata pencaharian bagi 

penduduk setempat, serta meningkatnya 

risiko bencana ekologis seperti banjir dan 

longsor. Di samping itu limbah industri, 

limbah domestik, serta perluasan perkebunan 

semakin memperburuk kondisi ekosistem di 

wilayah ini. Kesadaran akan krisis ekologi 

telah mendorong berbagai gerakan 

lingkungan, termasuk keterlibatan Gereja 

dalam pemulihan ekosistem. Ensiklik Laudato 

Si dari Paus Fransiskus menjadi seruan moral 

bagi umat manusia untuk bertanggung jawab 

terhadap bumi. Oleh karena itu, tulisan ini 

akan membahas tentang ekologi integral 

dalam menjawab tantangan kerusakan alam 

di Ketapang, serta ajakan untuk membangun 

kesadaran kritis terhadap kondisi alam yang 

semakin tidak bersahabat dengan kita, dalam 

perspektif Ensiklik Laudato Si. 

Bertolak dari latar belakang tersebut, 

rumusan masalah yang ingin dijawab dalam 

tulisan ini adalah: bagaimana kerusakan 

lingkungan yang terjadi di Kabupaten 

Ketapang dapat dianalisis melalui pendekatan 

ekologi integral sebagaimana diajarkan dalam 

ensiklik Laudato Si’, dan sejauh mana prinsip-

prinsip ekologi integral mampu menjadi 

landasan etis dan spiritual dalam merespons 

krisis ekologis yang multidimensional. Tujuan 

dari penelitian ini adalah untuk mengkaji 

secara mendalam konteks kerusakan ekologis 

di Kabupaten Ketapang dan menawarkan 

pendekatan alternatif yang holistik melalui 

perspektif ajaran Gereja Katolik, khususnya 

sebagaimana tertuang dalam Laudato Si’. 

Pendekatan ini tidak hanya menyoroti aspek 

lingkungan, tetapi juga dimensi sosial, 

ekonomi, dan budaya sebagai satu kesatuan 

yang tak terpisahkan. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi 

konseptual dan praktis dalam upaya 

penyadaran publik serta pengembangan 

strategi mitigasi dan advokasi yang berakar 

pada etika ekologi dan spiritualitas Kristiani. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode kajian 

pustaka dan analisis teks. Fokus utama 

penelitian adalah mengkaji konsep ekologi 

integral dalam dokumen Laudato Si serta 

relevansinya terhadap lingkungan hidup di 

Kabupaten Ketapang. Penelitian ini bersifat 

deskriptif-analitis, yaitu dengan 

mendeskripsikan isi dokumen ekologi dan 

menganalisis hubungan antara ajaran integral 

dan konteks lokal kerusakan lingkungan. 

Sasaran penelitian ini adalah dokumen-

dokumen resmi Gereja Katolik yang berkaitan 

dengan ekologi integral, khususnya Laudato 

Si, serta literatur yang membahas isu-isu 

lingkungan dan sosial di Kabupaten 

Ketapang. Penelitian ini tidak melibatkan 

manusia secara langsung, tetapi 

menitikberatkan pada teks dan dokumen 

sebagai unit analisis.  

Data dikumpulkan melalui studi 

kepustakaan yang mencakup sumber-sumber 

primer dan sekunder. Sumber primer meliputi 

dokumen Laudato Si dan ajaran sosial Gereja 

Katolik lainnya, sedangkan sumber sekunder 



54 

 

meliputi buku, artikel ilmiah, laporan 

penelitian, serta data publik dari perpustakaan 

dan internet yang relevan dengan konteks 

ekologis Kabupaten Ketapang. Instrumen 

yang digunakan adalah lembar kajian literatur 

dan kerangka tematik untuk 

mengklasifikasikan data berdasarkan prinsip-

prinsip ekologi integral. Data dianalisis 

melalui metode analisis isi (content analysis) 

dengan menelaah secara mendalam struktur 

isi dokumen Laudato Si, kemudian 

mengidentifikasi prinsip-prinsip utama ekologi 

integral. Analisis didasarkan pada prinsip-

prinsip tersebut pada kondisi empiris yang 

terjadi di Kabupaten Ketapang. Tujuannya 

adalah untuk menemukan relevansi antara 

ajaran dokumen dengan ekologi lokal, serta 

menyusun strategi aplikatif berdasarkan 

pendekatan ekologi integral. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ekologi Integral dalam Dokumen Laudato Si  

   Manusia sebagai subjek cenderung 

memandang alam sebagai objek yang dapat 

dimanipulasi dan dieksploitasi untuk 

kepentingan tertentu. Dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, manusia berusaha 

memahami serta mengendalikan alam. 

Namun paradigma teknokratis yang 

berkembang justru tidak selalu membawa 

kesejahteraan bagi umat manusia, melainkan 

menciptakan pola dominasi yang merambah 

berbagai aspek kehidupan, termasuk sosial, 

budaya, ekonomi, dan politik (LS, 101-109). 

Contohnya adalah praktik eksploitasi alam 

yang dilakukan oleh kelompok investor demi 

kepentingan ekonomi, sering kali melalui 

aktivitas korporasi yang melibatkan suap 

terhadap agen-agen pemerintah serta 

manipulasi terhadap masyarakat. Dalam 

sistem kapitalis ekonomi ini, tidak hanya alam 

yang mengalami eksploitasi, tetapi juga 

manusia, yang sering kali menjadi korban 

ketidakadilan struktural dan ekonomi yang 

timpang (Novitasari et al., 2024). 

   Paus Fransiskus menegaskan bahwa 

upaya menjaga keutuhan ciptaan harus 

sejalan dengan perjuangan untuk menegakkan 

martabat kemanusiaan, sebab tidak ada 

ekologi yang lestari tanpa adanya antropologi 

yang memadai (LS, 118). Senada dengan 

pandangan tersebut, Paus Benediktus XVI 

menyatakan bahwa perkembangan manusia 

yang integral tidak dapat dilepaskan dari 

tanggung jawab moral terhadap lingkungan 

alam. Alam harus dipandang sebagai 

anugerah dari Allah yang diperuntukkan bagi 

seluruh umat manusia, sehingga 

pemanfaatannya harus mempertimbangkan 

kepentingan bersama, khususnya mereka yang 

miskin serta generasi mendatang (Benedeict 

XVI., 2015). Namun, dalam perkembangan 

zaman modern, terjadi kecenderungan 

antroposentrisme yang keliru, di mana 

manusia menempatkan dirinya sebagai pusat 

segala sesuatu. Fenomena ini berkaitan 

dengan gejala ―relativisme praktis,‖ yang 

menurut Paus Fransiskus merupakan salah 

satu ciri utama era kontemporer.  Dalam 

Laudato Si 122, Paus Fransiskus menulis 

demikian: 

―Ketika manusia menempatkan dirinya 

di pusat, ia akhirnya memberikan 

prioritas tertinggi kepada kepentingan 

sesaat, dan semua yang lain menjadi 

relatif. Karena itu, tidak mengherankan 

bahwa bersamaan dengan paradigma 

teknokratis yang dominan dan 

pemujaan kekuasaan manusia yang tak 

terbatas, berkembang suatu relativisme 

yang memandang segala hal tidak 

relevan jika tidak melayani kepentingan 

langsung orang itu sendiri. Dalam 

semuanya ini ada logika yang 

membantu kita memahami bagaimana 

sikap-sikap tertentu yang menyebabkan 

baik kerusakan lingkungan maupun 

kemerosotan sosial, saling mendukung.‖ 



55 

 

   Paus Fransiskus menekankan urgensi 

pemaknaan ekologi integral sebagai suatu 

pendekatan holistik dalam memahami 

lingkungan. Konsep ini menegaskan bahwa 

lingkungan tidak dapat dipandang sebagai 

entitas yang terpisah dari manusia, melainkan 

sebagai suatu jaringan relasional yang 

melibatkan alam dan masyarakat yang 

menghuninya. Pendekatan ini mencegah 

reduksi lingkungan menjadi sekadar 

instrumen bagi kepentingan manusia, dengan 

menegaskan bahwa manusia merupakan 

bagian integral dari ekosistem dan memiliki 

ekosistem yang erat dengannya (LS, 139). 

Dalam pandangan Paus Fransiskus, setiap 

elemen dalam alam semesta saling 

berhubungan dan tidak dapat dipisahkan satu 

sama lain. Oleh karena itu, ia secara tegas 

menolak pendekatan yang bersifat 

fragmentaris dalam memahami hubungan 

antara manusia dan lingkungan, sehingga 

dalam Dokumen Laudato Si ditulisnya 

demikian:  

 “Tidak berlebihan untuk menekankan 

bahwa semuanya terhubung. Waktu 

dan ruang tidak independen satu sama 

lain, dan bahkan atom atau partikel 

sub-atom tidak dapat dipertimbangkan 

secara terpisah. Sama seperti berbagai 

komponen fisik, kimiawi dan biologis 

dari planet saling berhubungan, 

demikian juga spesies-spesies hidup 

membentuk jaringan yang belum selesai 

kita identifikasi dan pahami. Sebagian 

besar dari kode genetik kita dimiliki 

bersama banyak makhluk hidup. Oleh 

karena itu pengetahuan yang 

fragmentaris dan terisolasi dapat 

menjadi bentuk kebodohan jika 

menolak mengintegrasikan diri dalam 

visi yang lebih lengkap tentang realitas” 

(LS, 138). 

   Berdasarkan konsep ekologi integral, 

manusia seharusnya menunjukkan sikap 

hormat terhadap seluruh ciptaan. Paus 

Fransiskus menekankan bahwa mengelola 

alam semesta dan bertanggung jawab atas 

seluruh ciptaan lainnya telah dituliskan pada 

Kitab Kejadian 1:28. Ayat tersebut berbunyi, 

―Taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan 

di laut dan burung-burung di udara.‖ Ayat ini 

sering disalahartikan sebagai legitimasi bagi 

manusia untuk mengeksploitasi alam demi 

kepentingan pribadinya, yang mencerminkan 

pandangan egosentris. Oleh karena itu, Paus 

Fransiskus menekankan perlunya 

reinterpretasi terhadap teks tersebut guna 

memperoleh pemahaman yang lebih 

mendalam (Fransiskus., 2016).   

   Bumi merupakan rumah bagi seluruh 

makhluk hidup dan tidak diperuntukkan 

secara eksklusif bagi manusia semata, 

melainkan juga sebagai tempat tinggal bagi 

seluruh ciptaan Allah. Manusia bukan satu-

satunya yang menerima berkat Ilahi; burung, 

ikan, serta seluruh makhluk lainnya pun turut 

diberkati oleh Allah. Landasan spiritualitas ini 

seharusnya menjadi dasar bagi cara hidup 

seorang Kristiani dalam menjalin hubungan 

dengan ciptaan lain, yaitu spiritualitas yang 

mengedepankan penghormatan terhadap 

martabat manusia, seluruh ciptaan, serta 

terutama kepada Allah sebagai Pencipta alam 

semesta. Dalam perspektif teologis, 

keterlibatan Allah dalam memelihara semua 

ciptaan-Nya menunjukkan bahwa setiap 

makhluk memiliki nilai intrinsik yang harus 

dihormati dan dijaga keberlangsungannya. 

Oleh karena itu, manusia memiliki tanggung 

jawab moral dan etika untuk menjalankan 

peran sebagai pelayan ciptaan (stewardship), 

bukan sebagai penguasa yang mengeksploitasi 

alam demi kepentingan pribadi (Ayhuan et al., 

2021). Dengan demikian, hubungan manusia 

dengan alam seharusnya didasarkan pada 

prinsip keadilan ekologis yang mencerminkan 

kasih dan keharmonisan sebagaimana yang 

dikehendaki oleh Allah. 



56 

 

   Dalam pemikiran Wolfhart 

Pannenberg, keterlibatan manusia dalam 

kasih Allah tidak diwujudkan dengan 

menjauh dari dunia, melainkan dengan 

berpartisipasi aktif dalam mentransformasi 

ciptaan sebagai manifestasi kasih Ilahi. Kasih 

tersebut menuntun dunia menuju tujuan 

akhirnya, yaitu kemuliaan Allah (Novitasari et 

al., 2024). Iman kepada Kristus menuntut 

setiap umat Kristen untuk memperjuangkan 

kemanusiaan dan menjaga keutuhan ciptaan 

sebagai suatu konsekuensi etis dari iman 

kepada-Nya. Halnya Yesus menunjukkan 

belas kasih dan keberpihakan kepada 

kelompok-kelompok marginal di masyarakat 

pada zamannya, demikian pula para pengikut-

Nya seharusnya mengadopsi sikap yang sama 

dalam konteks kehidupan masa kini. Oleh 

karena itu, bentuk privatisasi iman yang 

hanya fokus pada keselamatan individu atau 

kelompok tertentu perlu ditinggalkan. 

   Dengan demikian, solidaritas menjadi 

suatu keharusan. Paus Yohanes Paulus II 

dalam ensiklik Sollicitudo Rei Socialis (pasal 38) 

menegaskan bahwa solidaritas bukan sekedar 

empati yang samar atau berterima kasih 

terhadap penderitaan sesama, melainkan 

suatu komitmen nyata untuk mewujudkan 

kebaikan bersama (common good). Konsep ini 

merujuk pada kesejahteraan yang mencakup 

baik individu maupun komunitas secara 

keseluruhan, dan tanggung jawab untuk 

mencapainya menjadi kewajiban moral bagi 

setiap orang. Namun, upaya untuk 

mewujudkan kesejahteraan bersama kerap 

terhambat oleh keserakahan terhadap 

kekuasaan serta egoisme yang hanya terfokus 

pada keuntungan pribadi. Struktur sosial yang 

tidak adil, yang dalam ajaran sosial Gereja 

disebut sebagai ―struktur dosa,‖ hanya dapat 

diatasi melalui komitmen untuk 

memperjuangkan kebaikan bersama. Hal ini 

menuntut sikap saling melayani, bahkan 

kesediaan untuk berkorban demi kepentingan 

sesama, sebagaimana diajarkan dalam Kitab 

Suci (bdk. Mat. 10:40-42; 20:25; Mrk. 10:42-

45; Luk. 22:25-27). 

   Ekologi integral, sebagaimana 

dikemukakan dalam ensiklik Laudato Si oleh 

Paus Fransiskus, merupakan pendekatan 

holistik yang menekankan keterkaitan erat 

antara dimensi lingkungan, sosial, ekonomi, 

dan budaya dalam upaya menjaga 

keseimbangan ekosistem. Konsep ini 

menegaskan bahwa krisis ekologi tidak dapat 

dipisahkan dari krisis kemanusiaan dan etika 

sosial, karena degradasi lingkungan sering kali 

berdampak paling besar pada kelompok 

masyarakat yang rentan. Oleh karena itu, 

ekologi integral mengajak seluruh umat 

manusia untuk tidak hanya memandang alam 

sebagai sumber daya yang dapat dieksploitasi, 

tetapi sebagai rumah bersama yang harus 

dijaga dengan rasa tanggung jawab dan 

kesadaran moral. Dengan demikian, solusi 

terhadap permasalahan lingkungan tidak 

hanya bersifat teknis atau ekonomi, tetapi 

juga memerlukan perubahan paradigma dan 

spiritualitas ekologis yang menempatkan 

kesejahteraan seluruh ciptaan sebagai tujuan 

utama. 

 

Penyebab Degradasi Lingkungan di Kabupaten 

Ketapang 

   Kabupaten Ketapang merupakan 

wilayah administratif terluas di Provinsi 

Kalimantan Barat, dengan luas mencapai 

31.588 km², atau sekitar 21,28% dari total luas 

Provinsi Kalimantan Barat yang sebesar 

146.807 km². Secara geografis Kabupaten 

Ketapang terletak pada koordinat 

00°19‘26,51‖–03°04‘16,59‖ Lintang Selatan 

(LS) dan 109°47‘36,55‖–111°21‘37,36‖ Bujur 

Timur (BT), serta merupakan kabupaten yang 

berada di bagian paling selatan provinsi 

tersebut. Kabupaten ini memiliki ekosistem 



57 

 

hutan yang luas dan tersebar di hampir 

seluruh wilayah kecamatan. Secara 

demografis, penduduk Kabupaten Ketapang 

terdiri dari berbagai kelompok etnis, antara 

lain Dayak, Melayu, Jawa, Sunda, Batak, 

Tionghoa, serta beberapa etnis lainnya. Selain 

itu, wilayah ini memiliki tingkat kerawanan 

yang tinggi terhadap bencana alam, seperti 

banjir, kebakaran hutan, dan lahan, yang 

sering terjadi akibat faktor alam maupun 

aktivitas manusia (Wibowo & Sadikin, 2020). 

   

   Penyebab utama terjadinya bencana 

alam di kabupaten Ketapang, selalu dikaitkan 

dengan tindakan manusia yang selalu 

menjadikan alam sebagai objek eksploitasi. 

Perubahan fungsi hutan kawasan atau 

konversi hutan menjadi lahan non-hutan, 

seperti perladangan, perambahan hutan, 

pengembangan lahan pertanian, serta aktivitas 

pembalakan liar, merupakan faktor utama 

penyebab degradasi hutan (Wahyuni et al., 

2021). Perubahan tutupan hutan berkontribusi 

terhadap berbagai dampak negatif terhadap 

lingkungan, terutama dalam ekosistem dan 

keseimbangan iklim (Malek et al., 2015). 

Perubahan tutupan hutan mengacu pada 

hilangnya hutan alam akibat tindakan 

pembabatan tanpa izin atau alih fungsi lahan 

yang mengubah struktur dan peruntukan 

hutan menjadi kawasan non-hutan. Dampak 

dari perubahan tutupan hutan ini 

berkontribusi terhadap peningkatan suhu 

global akibat berkurangnya kemampuan 

ekosistem hutan dalam menyerap karbon 

dioksida. Salah satu bentuk nyata dari 

perubahan tutupan hutan adalah deforestasi, 

yang berkaitan erat dengan perubahan 

penggunaan lahan. Fenomena ini secara 

signifikan mempengaruhi perubahan iklim, 

mengakibatkan hilangnya cadangan karbon, 

serta menurunkan luas kawasan hutan dalam 

kurun waktu tertentu. 

   Perubahan terbesar dalam 

penggunaan lahan terjadi pada konversi hutan 

sekunder menjadi berbagai bentuk 

pemanfaatan lainnya, seperti perkebunan 

kelapa sawit, lahan tambang yang luas dan 

kebun campuran. Selain itu, perubahan 

penggunaan lahan dari sawah ke bentuk 

penggunaan lainnya juga menjadi tren yang 

signifikan. Penelitian yang dilakukan oleh 

Nuraeni dkk, (2017) menunjukkan bahwa 

pola perubahan penggunaan lahan yang 

didominasi oleh alih fungsi hutan menjadi 

lahan pertanian lahan kering campuran, 

kawasan terbangun, serta perkebunan 

(Rahayu & NPM, 2016). Maraknya aktivitas 

penebangan liar di lokasi penelitian turut 

berkontribusi terhadap penyusutan luas hutan. 

Selain itu, pembukaan lahan secara masif oleh 

sektor korporasi dan pertambangan semakin 

mempercepat laju degradasi hutan, khususnya 

di beberapa kecamatan di Kabupaten 

Ketapang. 

   Berdasarkan kejadian yang berulang 

setiap tahun, Kabupaten Ketapang di 

Kalimantan Barat memiliki potensi bencana 

banjir yang tinggi. Faktor utama yang 

berkontribusi terhadap kondisi ini adalah 

karakteristik topografi wilayah yang 

didominasi oleh dataran rendah dan 

cekungan. Selain itu, tingginya frekuensi 

curah hujan serta pola cuaca yang 

menyebabkan bencana banjir sulit untuk 

diprediksi secara akurat (Prakoso, 2018). 

Peningkatan intensitas hujan secara signifikan 

juga berkontribusi terhadap peningkatan 

risiko banjir dan tanah longsor. Kabupaten 

Ketapang tidak hanya rawan terhadap 

bencana banjir, tetapi juga kebakaran hutan 

dan lahan. Bencana alam di wilayah ini telah 

terjadi secara berulang dari generasi ke 

generasi. Pada masa lampau, bencana yang 

menimpa masyarakat Ketapang umumnya 

berskala kecil, seperti serangan hama pada 



58 

 

tanaman dan penyakit yang tidak diketahui 

penyebabnya. Bencana-bencana ini menjadi 

ancaman serius bagi masyarakat setempat, 

terutama bagi mereka yang bergantung pada 

sektor pertanian dan perladangan sebagai 

mata pencaharian utama. 

   Banjir yang melanda beberapa 

wilayah di Kabupaten Ketapang sebagian 

besar disebabkan oleh eksploitasi hutan secara 

masif yang telah berlangsung sejak era Orde 

Baru. Pada tahun 1980, pemerintah 

menerbitkan undang-undang terkait 

pemanfaatan hutan, yang mendorong 

munculnya Hutan Tanaman Industri (HTI). 

Kebijakan ini memberikan izin kepada pihak 

swasta untuk mengelola kawasan hutan atas 

persetujuan pemerintah pusat, yang pada 

akhirnya berdampak pada berkurangnya luas 

hutan adat dan hutan lindung serta 

menyebabkan pergeseran tempat tinggal 

masyarakat, sehingga mengubah pola 

kehidupan mereka. Dalam praktiknya, 

pengelolaan HTI di Kabupaten Ketapang 

sering kali dilakukan melalui aktivitas 

penebangan kayu dan rotan secara besar-

besaran. Dampak dari eksploitasi ini adalah 

degradasi hutan yang mengarah pada kondisi 

lahan yang gundul akibat minimalnya upaya 

penghijauan kembali oleh perusahaan 

pemegang konsesi (Rahayu & NPM, 2016). 

Lahan bekas hutan yang tidak direhabilitasi 

dibiarkan terbengkalai, berubah menjadi 

semak belukar atau lahan ilalang yang rentan 

terhadap kebakaran, terutama di lahan 

gambut selama musim kemarau akibat akurasi 

antar-ilalang.  

   Sejak tahun 1990, berbagai 

perusahaan dari luar Kalimantan Barat mulai 

berinvestasi dengan membuka perkebunan 

kelapa sawit dan tanaman akasia. Pada 

periode yang sama, skema HTI mulai beralih 

menjadi Hak Guna Usaha (HGU), yang 

memungkinkan perusahaan memanfaatkan 

hutan secara langsung, termasuk menebang 

kayu untuk pendanaan dalam bentuk kayu 

bulat maupun kayu olahan. Selain kayu, rotan 

juga menjadi komoditas utama yang 

dieksploitasi oleh perusahaan-perusahaan 

pemegang HGU, sehingga perlahan-lahan 

menggeser posisi masyarakat lokal yang 

secara turun-temurun mengelola hasil hutan 

sebagai sumber penghidupan mereka. 

Kehadiran perusahaan-perusahaan yang 

mengelola hutan di bawah skema HTI dan 

HGU berdampak signifikan terhadap 

kerusakan hutan dan semakin 

termarginalisasinya masyarakat yang telah 

lama bermukim di sekitar kawasan hutan 

(Wibowo & Sadikin, 2020b) Setelah 

eksploitasi kayu selesai, lahan tersebut 

umumnya dialihfungsikan menjadi 

perkebunan berskala besar. Namun 

masyarakat adat, khususnya kelompok etnis 

Dayak, menolak konversi hutan menjadi 

perkebunan, karena mengakibatkan hilangnya 

hutan adat serta ladang yang telah mereka 

kelola secara turun-temurun. Banyak kasus 

yang menunjukkan bahwa lahan masyarakat 

adat diubah menjadi perkebunan tanpa 

adanya izin atau persetujuan dari mereka, 

yang semakin memicu konflik agraria di 

wilayah tersebut. 

   Masyarakat Dayak memandang alam 

bukan sebagai aset atau sumber kekayaan 

semata, melainkan sebagai rumah bersama 

yang harus dijaga dan dihormati (Haward, 

2021). Perspektif ini berbeda dengan 

pendekatan yang diterapkan oleh perusahaan 

pemegang Hak Pengusahaan Hutan (HPH), 

yang memobilisasi tenaga kerja dalam jumlah 

besar dan memanfaatkan teknologi tinggi 

untuk mengeksploitasi sumber daya alam. 

Demi menekan biaya operasional, beberapa 

perusahaan bahkan melakukan aktivitas 

pembakaran hutan yang merusak ekosistem. 



59 

 

   Dalam konteks ini, perusahaan dan 

kelompok penguasa cenderung melihat alam 

hanya sebagai sumber eksploitasi tanpa 

mempertimbangkan aspek konservasi. 

Pandangan antroposentris yang menempatkan 

manusia sebagai penguasa mutlak atas alam 

telah melahirkan mentalitas individualistis, di 

mana kepentingan pribadi lebih diutamakan 

dibandingkan keseimbangan ekologis. 

Eksploitasi berlebihan terhadap alam 

mencerminkan keserakahan manusia yang 

memperlakukan lingkungan sebagai objek 

semata, tanpa tanggung jawab untuk menjaga 

hasratnya. Akibatnya, motivasi awal untuk 

memperoleh keuntungan jangka pendek 

malah berakhir pada munculnya 

permasalahan baru yang semakin kompleks 

dan sulit diselesaikan, menciptakan siklus 

degradasi lingkungan yang berkepanjangan 

(Ranboki, 2017).  

 

Implementasi Ekologi Integral Sebagai Solusi 

Berdasarkan ensiklik Laudato Si Paus 

Fransiskus menegaskan bahwa krisis ekologi 

tidak dapat dipisahkan dari krisis 

kemanusiaan dan etika sosial. Oleh karena 

itu, pendekatan ekologi integral harus 

mencakup dimensi lingkungan, sosial, 

ekonomi, dan budaya untuk mencapai 

keseimbangan ekosistem serta keadilan sosial. 

Implementasi konsep ini dalam konteks 

Kabupaten Ketapang ditawarkan beberapa 

langkah konkret berikut: 

 

 

Pendekatan Holistik dalam Pengelolaan Sumber 

Daya Alam 

Pendekatan holistik dalam 

pengelolaan sumber daya alam berarti suatu 

cara pengelolaan yang menyeluruh, terpadu, 

dan berorientasi pada keterkaitan berbagai 

aspek dalam sistem alam dan manusia. Dalam 

rangka mencapai keseimbangan antara 

pelestarian lingkungan dan kesejahteraan 

masyarakat setempat, diperlukan kebijakan 

dan tindakan konkret yang mengakui 

keterkaitan erat antara ekologi dan kehidupan 

manusia, sebagaimana ditekankan dalam 

ensiklik Laudato Si. Dokumen ini menegaskan 

bahwa manusia memiliki tanggung jawab 

moral untuk menjaga lingkungan sebagai 

bagian dari rumah bersama (our common 

home), yang juga mencakup perlindungan 

terhadap hutan adat serta hak-hak masyarakat 

lokal yang telah hidup selaras dengan alam 

selama berabad-abad. Oleh karena itu, 

perlindungan hutan adat bukan hanya 

bertujuan untuk mencegah deforestasi dan 

degradasi lingkungan, tetapi juga untuk 

menjaga hak-hak komunitas adat yang telah 

terbukti memiliki kearifan lokal dalam 

mengelola sumber daya alam secara 

berkelanjutan. Pendekatan ini selaras dengan 

seruan Laudato Si untuk memperhatikan 

keadilan ekologis dan sosial secara 

bersamaan, sehingga kebijakan pembangunan 

tidak boleh hanya berorientasi pada 

eksploitasi sumber daya, tetapi harus 

mempertimbangkan dampak jangka panjang 

terhadap komunitas yang paling rentan 

terhadap krisis lingkungan. 

Selain itu, pengembangan sistem 

pertanian yang berkelanjutan merupakan 

langkah esensial dalam menanggapi 

tantangan ekologi yang diangkat dalam 

Laudato Si, khususnya terkait perlunya 

membangun ekonomi yang menghormati 

keterbatasan ekosistem alam. Model pertanian 

seperti agroforestri dan pertanian organik 

menjadi contoh nyata praktik yang dapat 

meminimalkan degradasi lahan, mengurangi 

ketergantungan pada bahan kimia sintetis, 

serta meningkatkan keseimbangan antara 

kebutuhan pangan dan kelestarian lingkungan 

(Malek et al., 2015). Agroforestri, yang 

mengombinasikan tanaman pertanian dengan 

pepohonan, berkontribusi dalam penyerapan 



60 

 

karbon dan meningkatkan keanekaragaman 

hayati, sejalan dengan prinsip integral ekologi 

yang dianjurkan dalam Laudato Si. Di 

samping itu, penggunaan teknologi ramah 

lingkungan perlu didorong sebagai upaya 

mengurangi ketergantungan pada eksploitasi 

sumber daya alam yang tidak berkelanjutan. 

Seperti yang ditekankan dalam Laudato Si, 

pergeseran menuju energi bersih bukan hanya 

sebuah keharusan teknis, tetapi juga 

merupakan tanggung jawab moral demi 

memastikan bahwa generasi mendatang tetap 

dapat menikmati keberlimpahan alam yang 

sama seperti generasi saat ini. Dengan 

menerapkan prinsip-prinsip ekologi integral, 

keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan 

sosial diharapkan dapat berjalan seiring, 

mencerminkan harmoni antara manusia dan 

alam sebagaimana yang diinginkan dalam 

ajaran Gereja mengenai tanggung jawab 

terhadap ciptaan. 

 

Pendidikan dan Kesadaran Ekologis 

Pendidikan dan kesadaran ekologis 

adalah proses yang bertujuan untuk 

membangun pemahaman, kepedulian, dan 

tanggung jawab terhadap lingkungan hidup 

dalam diri individu maupun masyarakat. 

Dalam upaya menumbuhkan kesadaran akan 

pentingnya keberlanjutan lingkungan, 

diperlukan pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai spiritualitas ekologis yang 

menempatkan manusia bukan sebagai pemilik 

mutlak alam, tetapi sebagai bagian integral 

dari ekosistem yang memiliki tanggung jawab 

moral untuk menjaganya. Prinsip ini selaras 

dengan ajaran Laudato Si, di mana Paus 

Fransiskus menegaskan bahwa alam bukan 

sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi 

demi keuntungan ekonomi, tetapi merupakan 

ciptaan Tuhan yang harus dihormati dan 

dipelihara demi kebaikan bersama. Perspektif 

ini mengajak manusia untuk melihat 

hubungan antara spiritualitas dan ekologi 

sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan, 

sehingga mendorong perubahan pola pikir 

dari eksploitasi menuju harmoni dan 

keberlanjutan. Dengan memahami bahwa 

lingkungan memiliki nilai intrinsik yang harus 

dihargai, manusia diharapkan dapat 

mengadopsi gaya hidup yang lebih 

berkelanjutan, seperti mengurangi limbah, 

menjaga keberagaman hayati, serta 

mendukung kebijakan yang berpihak pada 

keadilan ekologis dan sosial. Dalam konteks 

ini, spiritualitas ekologis tidak hanya berbicara 

mengenai kesadaran lingkungan dalam 

dimensi material, tetapi juga menyangkut 

aspek moral dan teologis yang menekankan 

panggilan manusia untuk menjadi penjaga 

(stewards) bumi yang bertanggung jawab 

(Ayhuan et al., 2021). 

 

Solidaritas Sosial untuk Keadilan Ekologis 

Dalam menghadapi tantangan krisis 

ekologi global, diperlukan upaya kolektif 

untuk memperkuat solidaritas dengan 

masyarakat adat yang selama berabad-abad 

telah menjaga keseimbangan lingkungan 

melalui penerapan kearifan lokal mereka. 

Sebagaimana ditegaskan dalam Laudato Si, 

masyarakat adat memiliki hubungan yang 

mendalam dengan alam, sehingga 

pengetahuan dan praktik dalam mengelola 

sumber daya secara berkelanjutan harus 

diakui dan dihormati sebagai bagian dari 

solusi ekologi integral. Oleh karena itu, 

keterlelibatan semua elemen masyarakat 

dalam pengambilan keputusan terkait 

kebijakan lingkungan menjadi sangat penting, 

terutama bagi kelompok rentan seperti petani, 

nelayan, dan masyarakat adat yang paling 

terdampak oleh degradasi lingkungan dan 

perubahan iklim (Ayhuan et al., 2021).  

Partisipasi aktif masyarakat dalam 

proses perumusan kebijakan tidak hanya 

memastikan bahwa keputusan yang diambil 

lebih inklusif dan adil, tetapi juga 



61 

 

mencerminkan prinsip subsidiaritas yang 

ditekankan dalam ajaran sosial Gereja, di 

mana setiap individu dan komunitas memiliki 

peran dalam membangun kesejahteraan 

bersama. Dengan membuka ruang dialog 

yang setara dan memberikan akses yang lebih 

luas terhadap pengambilan keputusan, maka 

kebijakan lingkungan yang dihasilkan dapat 

lebih berpihak pada keberlanjutan ekosistem 

serta menjamin kesejahteraan generasi 

sekarang dan mendatang. Dalam konteks ini, 

Laudato Si menegaskan bahwa permasalahan 

lingkungan tidak dapat dipisahkan dari 

keadilan sosial, sehingga upaya perlindungan 

alam harus berjalan seiring dengan 

perlindungan hak-hak masyarakat yang 

bergantung pada sumber daya alam untuk 

keberlangsungan hidup mereka. 

 

 

KESIMPULAN 

Krisis ekologi sejatinya merupakan 

krisis multidimensi yang mencakup aspek 

sosial, moral, dan spiritual. Pendekatan 

ekologi integral yang diusulkan dalam Laudato 

Si’ menekankan pentingnya perubahan 

paradigma dari pola eksploitasi menuju 

tanggung jawab kolektif atas keberlanjutan 

ciptaan. Dalam menghadapi degradasi 

lingkungan, termasuk yang terjadi di 

Kabupaten Ketapang, diperlukan kesadaran 

bersama untuk membongkar struktur 

ketidakadilan dan membangun sistem yang 

berpihak pada kesejahteraan seluruh makhluk 

hidup. Solidaritas, kepedulian terhadap 

sesama, dan penghormatan terhadap martabat 

masyarakat adat harus menjadi dasar dalam 

setiap kebijakan pembangunan. Melalui 

pendidikan, pembinaan kesadaran ekologis, 

dan integrasi nilai spiritualitas ekologis dalam 

kehidupan sehari-hari, masyarakat diajak 

untuk memandang alam bukan sekadar 

sumber daya, melainkan sebagai bagian dari 

ciptaan Allah yang harus dirawat bersama. 

Oleh karena itu, diperlukan tindakan nyata 

yang melibatkan masyarakat lokal, Gereja, 

dan pemerintah daerah dalam merancang 

serta menjalankan kebijakan yang adil, 

partisipatif, dan berkelanjutan demi 

keberlangsungan hidup generasi kini dan 

mendatang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ayhuan, V. V., Souisa, N. N., & Hukubun, 

M. (2021) ‗Alam Sebagai Baileo 

Kehidupan: Suatu Kajian Teologi‘, 

ARUMBAE: Jurnal Ilmiah Teologi Dan 

Studi Agama, 3(2), 122–141. 

https://doi.org/10.37429/arumbae 

Firda Dwi Muliawati. (2024) ―RI Rugi Rp 

967,67 Miliar Gegara WNA China Gasak 

Tambang Emas Ilegal.‖ 

https://www.cnbcindonesia.com/new

s/20240712093201-4-553992/ri-rugi-

rp-96767-miliar-gegara-wna-china-

gasak-tambang-emas-ilegal 12-7-2024, 

(Diakses: 5-2-2025). 

Haward, A. S. (2021) Ekologi Integral: Alternatif 

dalam Krisis Lingkungan Hidup. 37(2). 

Malek, Ž., Boerboom, L., & Glade, T. (2015) 

Future Forest Cover Change Scenarios 

with Implications for Landslide Risk: 

An Example from Buzau 

Subcarpathians, Romania. 

Environmental Management, 56(5), 

1228–1243. 

https://doi.org/10.1007/s00267-015-

0577-y. 

Novitasari, Kaskoyo, H., Darmawan, A., 

Endaryanto, T., Wulandari, C., & 

Bakri, S. (2024) ‗Kebijakan 

Kelembagaan dalam Tindakan 

Mitigasi dan Penanganan Kebakaran 

Hutan dan Lahan di Sumatera 

Selatan‘, Jurnal Hutan Tropis, 12(1), 

59–71. 

https://doi.org/10.37429/arumbae
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024


62 

 

Paus Fransiskus (2016) atas Kej. 1:28 disadur 

dari Ordo Fratrum Minorum, The Cry 

of the Earth and the Cries of the Poor: an 

OFM Study Guide on the Care of 

Creation, Rome: OFM 

Communication Office,11-12. 

Prakoso, S. G. (2018) Understanding the 

Urban Arts in Visual Communication 

Visual Communication on Mural 

Created by Polo Triuns. International 

Conference on Media and Communication 

Studies (ICOMACS 2018), 39–43.  

Pope Benedeict XVI. (2015) The Garden of 

God, Washington, D.C: The Catholic 

University of America Press, 39. 

Rahayu, E., & NPM. (2016) ‗Dampak 

Kebijakan Bebas Visa Bagi Warga 

Negara Cina (Rrc) Terhadap 

Munculnya Tenaga Kerja Ilegal (Studi 

di Kalimantan Barat)‘, Jurnal Nestor 

Magister Hukum, 1(1), 209880. 

Ranboki, B. A. (2017) ‗Menemukan Teologi 

Leonardo Boff dalam Ensiklik Paus 

Fransiskus Laudato Si‘, Indonesian 

Journal of Theology, 5(1), 42–67. 

Wibowo, B., & Sadikin, M. (2020a) ‗Bencana 

Alam di Kabupaten Ketapang 

Kalimantan Barat dalam Tinjauan 

Sejarah Lisan‘, MASA: Journal of 

History, 2(1), 29–41. 

Wibowo, B., & Sadikin, M. (2020b) ‗Bencana 

Alam di Kabupaten Ketapang 

Kalimantan Barat dalam Tinjauan 

Sejarah Lisan‘, MASA: Journal of 

History, 2(1). 

Wahyuni, Herpita, and Suranto, (2021) 

‗Dampak Deforestasi Hutan Skala Besar 

Terhadap Pemanasan Global di 

Indonesia,‘ JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pemerintahan, 6 (10, 148-62.  

 

  


