EKOLOGI INTEGRAL DALAM TERANG DOKUMEN
LAUDATO SI: MENJAWAB TANTANGAN KERUSAKAN ALAM DI
KABUPATEN KETAPANG

Heribertus Kurnia Taman
Universitas Sanata Dharma Yogyakarta, Indonesia

Email: heribertuskurnia4d2@gmail.com

Abstrak : Paradigma teknokratis dan pandangan antroposentris dalam masyarakat modern telah
mendorong eksploitasi sumber daya alam secara intensif, yang berdampak negatif terhadap
keberlanjutan lingkungan hidup. Studi ini menyoroti kasus di Kabupaten Ketapang,
Kalimantan Barat, yang mengalami degradasi ekologis akibat deforestasi masif oleh ekspansi
perkebunan kelapa sawit, kegiatan pertambangan, dan eksploitasi ilegal. Tujuan penelitian ini
adalah untuk mengkaji relevansi pendekatan ekologi integral sebagaimana dikemukakan oleh
Paus Fransiskus dalam ensiklik Laudato Si’ sebagai strategi mitigasi kerusakan lingkungan di
tingkat lokal. Dengan menggunakan metode kajian pustaka terhadap dokumen Gereja,
literatur ekologis, dan data kontekstual wilayah Ketapang, penelitian ini menemukan bahwa
pendekatan ekologi integral yang menggabungkan dimensi lingkungan, sosial, ekonomi, dan
budaya mampu memberikan solusi berkelanjutan yang adil dan partisipatif, terutama dalam
melindungi hak serta peran masyarakat adat. Hasil kajian menunjukkan bahwa ekologi
integral tidak hanya merupakan kerangka konseptual, tetapi juga dasar etis dan spiritual yang
dapat membentuk kesadaran ekologis masyarakat serta mendorong kebijakan lingkungan
yang lebih holistik. Temuan ini diharapkan dapat memberi kontribusi terhadap reformulasi
kebjjakan pembangunan daerah yang berkelanjutan serta memperkuat peran komunitas
religius dalam pendidikan dan aksi ekologis di tingkat akar rumput.

Kata Kunci: Ekologi, Integral, Ketapang, Ludato Si

Abstract: The technocratic paradigm and anthropocentric worldview in modern society have driven the
intensive exploitation of natural resources, resulting in significant negative impacts on
environmental sustainability. This study highlights the case of Ketapang Regency in West
Kalimantan, which has experienced severe ecological degradation due to massive
deforestation driven by palm oil plantation expansion, mining activities, and illegal
exploitation. The aim of this research is to examine the relevance of the integral ecology
approach as proposed by Pope Francis in the encyclical Laudato Si’ as a strategy for mitigating
environmental damage at the local level. Using a literature review method that draws from
Church documents, ecological literature, and contextual data from Ketapang, the study finds
that the integral ecology framework—encompassing environmental, social, economic, and
cultural dimensions—offers a sustainable, just, and participatory solution, particularly in
protecting the rights and roles of indigenous communities. The findings show that integral
ecology is not merely a conceptual framework but also an ethical and spiritual foundation that
can foster ecological awareness among communities and support more holistic environmental
policies. This study is expected to contribute to the reformulation of sustainable regional
development policies and strengthen the role of religious communities in ecological education
and grassroots action.

Keywords: Ecology, Integral, Ketapang, Laudato Si

PENDAHULUAN

Isu lingkungan hidup semakin menjadi perhatian di era modern ini, terutama akibat
meningkatnya tingkat kerusakan lingkungan yang disebabkan oleh ketidakpedulian manusia.
Banyak orang yang lebih mengutamakan kepentingan pribadi dan memandang alam hanya sebagai

51


mailto:heribertuskurnia42@gmail.com

objek eksploitasi tanpa memperhatikan
kelestariannya. Sikap ini mencerminkan
keegoisan manusia yang gagal memahami
bahwa alam adalah bagian yang tak
terpisahkan dari kehidupannya. Hingga
September 2019, laporan WWF-Indonesia
mencatat peningkatan signifikan
jumlah kejadian kebakaran hutan dan lahan di
berbagai wilayah Indonesia. Bencana ini telah
menyebabkan berbagai kerugian nyata bagi
rakyat dan bangsa Indonesia, baik dari aspek
kesehatan, sosial, ekologi, ekonomi, maupun
reputasi internasional. Dari aspek ekologi,
kebakaran mengakibatkan hilangnya habitat
bagi keanekaragaman hayati flora dan fauna,
serta rusaknya ekosistem penting yang
berperan dalam menyediakan udara bersih,
makanan, Selain  itu,
dampak kebakaran ini juga mencoreng
reputasi Indonesia di mata dunia, terutama di
antara negara-negara tetangga yang menjuluki
Indonesia sebagai negara pengekspor asap
(Novitasari et al., 2024).

Kabupaten Ketapang di Kalimantan
Barat menjadi salah satu contoh nyata
bagaimana eksploitasi lingkungan yang tidak
terkendali membawa dampak serius terhadap
keseimbangan ekosistem dan kehidupan sosial
masyarakat setempat. Dengan luas wilayah
yang besar dan kekayaan hutan yang
melimpah, Ketapang telah lama menjadi
target utama Dbagi perkebunan,
pertambangan, dan kehutanan. Alih fungsi
lahan yang masif, pembalakan liar, serta
praktik pembakaran hutan yang tidak
bertanggung jawab telah menyebabkan
degradasi lingkungan yang signifikan. Banjir,
kebakaran lahan, dan hilangnya sumber daya
alam yang menjadi penopang kehidupan
masyarakat adat adalah konsekuensi dari
eksploitasi ini. Dalam konteks ini, cara
pandang  terhadap mengalami
perubahan di zaman ini karena kepentingan

dalam

dan obat-obatan.

industri

alam

52

ekonomi. Alam selalu dipandang sebagai
objek eksploitasi, bukan sebagai
bersama yang harus dijaga demi keberlanjutan
kehidupan.  Spiritualitas  ekologi  yang
ditekankan dalam ajaran sosial Gereja

rumah

menawarkan suatu solusi yang menempatkan
manusia sebagai bagian integral dari ciptaan,
dengan tanggung jawab moral untuk merawat
bumi sebagai anugerah Allah. Oleh karena
itu, upaya pelestarian lingkungan tidak bisa
hanya bersifat teknis atau ekonomi, tetapi
harus melibatkan transformasi kesadaran
spiritual dan etis yang lebih mendalam.
Dengan demikian, permasalahan
lingkungan hidup dapat didefinisikan sebagai
permasalahan yang timbul akibat interaksi
antara manusia dan lingkungan alam serta
ekosistem seluruhnya. Sebagai makhluk yang
bergantung sepenuhnya pada alam, manusia
memanfaatkan sumber daya alam untuk
memenuhi kebutuhan hidup, seperti pangan,
tempat tinggal dan udara. Namun beragam
tindakan manusia telah menyebabkan
degradasi  lingkungan yang signifikan.
Dampak negatif dari tindakan tersebut antara
lain pemanasan global, hilangnya
keanekaragaman hayati, serta rusaknya
ekosistem yang berperan dalam menopang
kehidupan bumi (Novitasari et al., 2024).
Wilayah  Kabupaten Ketapang sedang
menghadapi berbagai tantangan lingkungan
yang kompleks, termasuk deforestasi akibat
penebangan liar, konversi hutan menjadi
perkebunan kelapa sawit dalam skala luas,
serta penambangan emas tanpa izin. Misalnya
penambangan ilegal komoditas emas dan
perak yang dilakukan oleh warga negara asing
(WNA) asal Tiongkok di Kabupaten
Ketapang, Kalimantan Barat yang memberi
dampak negatif terhadap lingkungan.
Berdasarkan estimasi, total kerugian yang
ditimbulkan dari tindakan ini diperkirakan

mencapai Rp 957,26 miliar, dengan



kehilangan sumber daya mencapai lebih dari
774,2 kilogram emas dan 937,7 kilogram
perak (Muliawati., 2024). Penambangan ilegal
tersebut tidak hanya berdampak terhadap
pendapatan negara, tetapi juga menimbulkan
implikasi terhadap degradasi lingkungan dan
ketahanan sumber daya mineral nasional.

Selain itu, penambangan ilegal ini
berdampak terhadap kerusakan ekosistem,
termasuk deforestasi, pencemaran udara akibat
penggunaan bahan kimia berbahaya seperti
merkuri dan sianida, serta degradasi lahan
yang mengancam keanekaragaman hayati.
Dampak sosial juga tidak dapat diabaikan,
seperti konflik lahan dengan masyarakat
lokal, hilangnya mata pencaharian bagi
penduduk setempat, serta meningkatnya
risiko bencana ekologis seperti banjir dan
longsor. Di samping itu limbah industri,
limbah domestik, serta perluasan perkebunan
semakin memperburuk kondisi ekosistem di
wilayah ini. Kesadaran akan krisis ekologi
telah mendorong berbagai gerakan
lingkungan, termasuk keterlibatan Gereja
dalam pemulihan ekosistem. Ensiklik Laudato
Si dari Paus Fransiskus menjadi seruan moral
bagi umat manusia untuk bertanggung jawab
terhadap bumi. Oleh karena itu, tulisan ini
akan membahas tentang ekologi integral
dalam menjawab tantangan kerusakan alam
di Ketapang, serta ajakan untuk membangun
kesadaran kritis terhadap kondisi alam yang
semakin tidak bersahabat dengan kita, dalam
perspektif Ensiklik Laudato Si.

Bertolak dari latar belakang tersebut,
rumusan masalah yang ingin dijawab dalam
tulisan ini adalah: bagaimana kerusakan
lingkungan yang terjadi di Kabupaten
Ketapang dapat dianalisis melalui pendekatan
ekologi integral sebagaimana diajarkan dalam
ensiklik Laudato Si’, dan sejauh mana prinsip-
prinsip ekologi integral mampu menjadi
landasan etis dan spiritual dalam merespons

53

krisis ekologis yang multidimensional. Tujuan
dari penelitian ini adalah untuk mengkaji
secara mendalam konteks kerusakan ekologis
di Kabupaten Ketapang dan menawarkan
pendekatan alternatif yang holistik melalui
perspektif ajaran Gereja Katolik, khususnya
sebagaimana tertuang dalam Laudato Si’.
Pendekatan ini tidak hanya menyoroti aspek
lingkungan, tetapi juga sosial,
ekonomi, dan budaya sebagai satu kesatuan

dimensi

yang tak terpisahkan. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi
konseptual dan praktis dalam upaya
penyadaran publik serta pengembangan

strategi mitigasi dan advokasi yang berakar
pada etika ekologi dan spiritualitas Kristiani.

METODE
Penelitian ini menggunakan

pendekatan kualitatif dengan metode kajian
pustaka dan analisis teks. Fokus utama
penelitian adalah mengkaji konsep ekologi
integral dalam dokumen Laudato Si serta
relevansinya terhadap lingkungan hidup di
Kabupaten Ketapang. Penelitian ini bersifat
deskriptif-analitis, yaitu dengan
mendeskripsikan isi dokumen ekologi dan
menganalisis hubungan antara ajaran integral
dan konteks lokal kerusakan lingkungan.
Sasaran penelitian ini adalah dokumen-
dokumen resmi Gereja Katolik yang berkaitan
dengan ekologi integral, khususnya Laudato
Si, serta literatur yang membahas isu-isu

lingkungan dan sosial di Kabupaten
Ketapang. Penelitian ini tidak melibatkan
manusia secara langsung, tetapi

menitikberatkan pada teks dan dokumen
sebagai unit analisis.

Data studi
kepustakaan yang mencakup sumber-sumber
primer dan sekunder. Sumber primer meliputi
dokumen Laudato Si dan ajaran sosial Gereja

Katolik lainnya, sedangkan sumber sekunder

dikumpulkan melalui



meliputi buku, artikel ilmiah, laporan
penelitian, serta data publik dari perpustakaan
dan internet yang relevan dengan konteks
ekologis Kabupaten Ketapang.
yang digunakan adalah lembar kajian literatur
dan kerangka tematik
mengklasifikasikan data berdasarkan prinsip-
prinsip ekologi integral. Data dianalisis
melalui metode analisis isi (content analysis)

Instrumen

untuk

dengan menelaah secara mendalam struktur
Laudato i,
mengidentifikasi prinsip-prinsip utama ekologi
integral. Analisis didasarkan pada prinsip-
prinsip tersebut pada kondisi empiris yang
terjadi di Kabupaten Ketapang. Tujuannya
adalah untuk menemukan relevansi antara
ajaran dokumen dengan ekologi lokal, serta
menyusun strategi aplikatif berdasarkan
pendekatan ekologi integral.

isi  dokumen kemudian

HASIL DAN PEMBAHASAN
Ekologi Integral dalam Dokumen Laudato Si
Manusia sebagai subjek cenderung
memandang alam sebagai objek yang dapat
dimanipulasi dieksploitasi  untuk
kepentingan tertentu. Dengan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi, manusia berusaha
memahami mengendalikan  alam.
paradigma  teknokratis  yang
berkembang justru tidak selalu membawa
kesejahteraan bagi umat manusia, melainkan
menciptakan pola dominasi yang merambah
berbagai aspek kehidupan, termasuk sosial,
budaya, ekonomi, dan politik (LS, 101-109).
Contohnya adalah praktik eksploitasi alam
yang dilakukan oleh kelompok investor demi
kepentingan ekonomi, sering kali melalui
aktivitas korporasi yang melibatkan suap
terhadap  agen-agen  pemerintah  serta
manipulasi terhadap masyarakat. Dalam
sistem kapitalis ekonomi ini, tidak hanya alam
yang mengalami eksploitasi, tetapi juga
manusia, yang sering kali menjadi korban

dan

serta
Namun

54

ketidakadilan struktural dan ekonomi yang
timpang (Novitasari ef al., 2024).

Paus Fransiskus menegaskan bahwa
upaya menjaga keutuhan ciptaan harus
sejalan dengan perjuangan untuk menegakkan
martabat kemanusiaan, sebab tidak ada
ekologi yang lestari tanpa adanya antropologi
yang memadai (LS, 118). Senada dengan
pandangan tersebut, Paus Benediktus XVI
menyatakan bahwa perkembangan manusia
yang integral tidak dapat dilepaskan dari
tanggung jawab moral terhadap lingkungan
alam. Alam harus dipandang sebagai
anugerah dari Allah yang diperuntukkan bagi
manusia, sehingga
pemanfaatannya harus mempertimbangkan
kepentingan bersama, khususnya mereka yang
miskin serta generasi mendatang (Benedeict
XVI., 2015). Namun, dalam perkembangan
zaman modern, terjadi kecenderungan
antroposentrisme yang keliru, di
manusia menempatkan dirinya sebagai pusat
segala sesuatu. Fenomena ini berkaitan
dengan gejala ‘“relativisme praktis,” yang
menurut Paus Fransiskus merupakan salah
satu ciri utama era kontemporer. Dalam
Laudato Si 122, Paus Fransiskus menulis

seluruh umat

mana

demikian:
“Ketika manusia menempatkan dirinya
di pusat, ia akhirnya memberikan
prioritas tertinggi kepada kepentingan
sesaat, dan semua yang lain menjadi
relatif. Karena itu, tidak mengherankan
bahwa bersamaan dengan paradigma
teknokratis  yang  dominan  dan
pemujaan kekuasaan manusia yang tak
terbatas, berkembang suatu relativisme
yang memandang segala hal tidak
relevan jika tidak melayani kepentingan
langsung orang itu sendiri. Dalam
semuanya ini ada logika yang
membantu kita memahami bagaimana
sikap-sikap tertentu yang menyebabkan
baik kerusakan lingkungan maupun
kemerosotan sosial, saling mendukung.”



Paus Fransiskus menekankan urgensi
pemaknaan ekologi integral sebagai suatu
pendekatan  holistik dalam  memahami
lingkungan. Konsep ini menegaskan bahwa
lingkungan tidak dapat dipandang sebagai
entitas yang terpisah dari manusia, melainkan
sebagai suatu jaringan relasional yang
melibatkan alam dan masyarakat yang
menghuninya. mencegah
reduksi  lingkungan  menjadi  sekadar
instrumen bagi kepentingan manusia, dengan
menegaskan bahwa manusia merupakan
bagian integral dari ekosistem dan memiliki
ekosistem yang erat dengannya (LS, 139).
Dalam pandangan Paus Fransiskus, setiap
elemen semesta  saling
berhubungan dan tidak dapat dipisahkan satu
sama lain. Oleh karena itu, ia secara tegas
pendekatan yang bersifat
fragmentaris dalam memahami hubungan
antara manusia dan lingkungan, sehingga
dalam Dokumen Laudato Si
demikian:

“Tidak berlebihan untuk menekankan
bahwa semuanya terhubung. Waktu
dan ruang tidak independen satu sama
lain, dan bahkan atom atau partikel
sub-atom tidak dapat dipertimbangkan
secara terpisah. Sama seperti berbagai
komponen fisik, kimiawi dan biologis
dari  planet saling  berhubungan,
demikian juga spesies-spesies hidup
membentuk jaringan yang belum selesai
kita identifikasi dan pahami. Sebagian

besar dari kode genetik kita dimiliki
bersama banyak makhluk hidup. Oleh

Pendekatan ini

dalam alam

menolak

ditulisnya

karena  itu  pengetahuan  yang
fragmentaris dan  terisolasi  dapat
menjadi  bentuk  kebodohan  jika

menolak mengintegrasikan diri dalam
visi yang lebih lengkap tentang realitas”
(LS, 138).

Berdasarkan konsep ekologi integral,
sikap
Paus

manusia seharusnya menunjukkan

hormat terhadap seluruh ciptaan.

55

Fransiskus menekankan bahwa mengelola
alam semesta dan bertanggung jawab atas
seluruh ciptaan lainnya telah dituliskan pada
Kitab Kejadian 1:28. Ayat tersebut berbunyi,
“Taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan
di laut dan burung-burung di udara.” Ayat ini
sering disalahartikan sebagai legitimasi bagi
manusia untuk mengeksploitasi alam demi
kepentingan pribadinya, yang mencerminkan
pandangan egosentris. Oleh karena itu, Paus

Fransiskus menekankan perlunya
reinterpretasi terhadap teks tersebut guna
memperoleh  pemahaman  yang lebih

mendalam (Fransiskus., 2016).

Bumi merupakan rumah bagi seluruh
makhluk hidup dan tidak diperuntukkan
eksklusif bagi semata,
melainkan juga sebagai tempat tinggal bagi
seluruh ciptaan Allah. Manusia bukan satu-
satunya yang menerima berkat Ilahi; burung,
ikan, serta seluruh makhluk lainnya pun turut
diberkati oleh Allah. Landasan spiritualitas ini
seharusnya menjadi dasar bagi cara hidup
seorang Kristiani dalam menjalin hubungan
dengan ciptaan lain, yaitu spiritualitas yang
mengedepankan  penghormatan  terhadap
martabat manusia, seluruh ciptaan, serta
terutama kepada Allah sebagai Pencipta alam
semesta. perspektif  teologis,
keterlibatan Allah dalam memelihara semua

secara manusia

Dalam

ciptaan-Nya menunjukkan bahwa setiap
makhluk memiliki nilai intrinsik yang harus
dihormati dan dijaga keberlangsungannya.
Oleh karena itu, manusia memiliki tanggung
jawab moral dan etika untuk menjalankan
peran sebagai pelayan ciptaan (stewardship),
bukan sebagai penguasa yang mengeksploitasi
alam demi kepentingan pribadi (Ayhuan et al.,
2021). Dengan demikian, hubungan manusia
dengan alam seharusnya didasarkan pada
prinsip keadilan ekologis yang mencerminkan
kasih dan keharmonisan sebagaimana yang
dikehendaki oleh Allah.



Dalam
Pannenberg,

pemikiran Wolfhart
keterlibatan manusia dalam
kasih Allah tidak diwujudkan dengan
menjauh dari dunia, melainkan dengan
berpartisipasi aktif dalam mentransformasi
ciptaan sebagai manifestasi kasih Ilahi. Kasih
tersebut menuntun dunia menuju tujuan
akhirnya, yaitu kemuliaan Allah (Novitasari et
al., 2024). Iman kepada Kristus menuntut
setiap umat Kristen untuk memperjuangkan
kemanusiaan dan menjaga keutuhan ciptaan
sebagai suatu konsekuensi etis dari iman
kepada-Nya. Halnya Yesus menunjukkan
belas kasih dan keberpihakan kepada
kelompok-kelompok marginal di masyarakat
pada zamannya, demikian pula para pengikut-
Nya seharusnya mengadopsi sikap yang sama
dalam konteks kehidupan masa kini. Oleh
karena itu, bentuk privatisasi iman yang
hanya fokus pada keselamatan individu atau
kelompok tertentu perlu ditinggalkan.
Dengan demikian, solidaritas menjadi
suatu keharusan. Paus Yohanes Paulus II
dalam ensiklik Sollicitudo Rei Socialis (pasal 38)
menegaskan bahwa solidaritas bukan sekedar
empati yang samar atau berterima kasih
terhadap penderitaan melainkan
suatu komitmen nyata untuk mewujudkan
kebaikan bersama (common good). Konsep ini
merujuk pada kesejahteraan yang mencakup
baik individu maupun komunitas
keseluruhan, dan tanggung jawab untuk
mencapainya menjadi kewajiban moral bagi
setiap orang. Namun, upaya untuk
mewujudkan kesejahteraan bersama kerap
terhambat oleh  keserakahan terhadap
kekuasaan serta egoisme yang hanya terfokus
pada keuntungan pribadi. Struktur sosial yang
tidak adil, yang dalam ajaran sosial Gereja
disebut sebagai “struktur dosa,” hanya dapat
diatasi melalui komitmen untuk
memperjuangkan kebaikan bersama. Hal ini
sikap saling melayani, bahkan

sesama,

secara

menuntut

56

kesediaan untuk berkorban demi kepentingan
sesama, sebagaimana diajarkan dalam Kitab
Suci (bdk. Mat. 10:40-42; 20:25; Mrk. 10:42-
45; Luk. 22:25-27).

Ekologi integral, sebagaimana
dikemukakan dalam ensiklik Laudato Si oleh
Paus Fransiskus, merupakan pendekatan
holistik yang menekankan keterkaitan erat
antara dimensi lingkungan, sosial, ekonomi,
dan budaya upaya menjaga
keseimbangan  ekosistem. Konsep
menegaskan bahwa krisis ekologi tidak dapat
dipisahkan dari krisis kemanusiaan dan etika
sosial, karena degradasi lingkungan sering kali
berdampak paling besar pada kelompok
masyarakat yang rentan. Oleh karena itu,
ekologi integral mengajak
manusia untuk tidak hanya memandang alam
sebagai sumber daya yang dapat dieksploitasi,
tetapi sebagai rumah bersama yang harus
dijaga dengan rasa tanggung jawab dan
kesadaran moral. Dengan demikian, solusi
terhadap permasalahan lingkungan tidak
hanya bersifat teknis atau ekonomi, tetapi
juga memerlukan perubahan paradigma dan
spiritualitas ekologis yang menempatkan
kesejahteraan seluruh ciptaan sebagai tujuan

dalam
ini

seluruh umat

utama.

Penyebab Degradasi Lingkungan di Kabupaten

Ketapang
Kabupaten Ketapang merupakan
wilayah administratif terluas di Provinsi

Kalimantan Barat, dengan luas mencapai
31.588 km?, atau sekitar 21,28% dari total luas
Provinsi Kalimantan Barat yang sebesar
146.807 km?. Secara geografis Kabupaten
Ketapang terletak pada koordinat
00°19'26,517-03°04’16,59” Lintang Selatan
(LS) dan 109°47°36,557-111°21"37,36” Bujur
Timur (BT), serta merupakan kabupaten yang
berada di bagian paling selatan provinsi
tersebut. Kabupaten ini memiliki ekosistem



hutan yang luas dan tersebar di hampir
wilayah ~ kecamatan. Secara
demografis, penduduk Kabupaten Ketapang
terdiri dari berbagai kelompok etnis, antara
lain Dayak, Melayu, Jawa, Sunda, Batak,
Tionghoa, serta beberapa etnis lainnya. Selain
itu, wilayah ini memiliki tingkat kerawanan
yang tinggi terhadap bencana alam, seperti
banjir, kebakaran hutan, dan lahan, yang
sering terjadi akibat faktor alam maupun
aktivitas manusia (Wibowo & Sadikin, 2020).

seluruh

Penyebab utama terjadinya bencana
alam di kabupaten Ketapang, selalu dikaitkan
dengan tindakan manusia yang selalu
menjadikan alam sebagai objek eksploitasi.
Perubahan fungsi hutan kawasan atau
konversi hutan menjadi lahan non-hutan,
seperti perladangan, perambahan hutan,
pengembangan lahan pertanian, serta aktivitas
pembalakan liar, merupakan faktor utama
penyebab degradasi hutan (Wahyuni et al.,
2021). Perubahan tutupan hutan berkontribusi
terhadap berbagai dampak negatif terhadap
lingkungan, terutama dalam ekosistem dan
keseimbangan iklim (Malek et al., 2015).
Perubahan tutupan hutan mengacu pada
hilangnya hutan alam akibat tindakan
pembabatan tanpa izin atau alih fungsi lahan
yang mengubah struktur dan peruntukan
hutan menjadi kawasan non-hutan. Dampak

dari  perubahan  tutupan  hutan ini
berkontribusi terhadap peningkatan suhu
global akibat berkurangnya kemampuan

ekosistem hutan dalam menyerap karbon
dioksida. Salah satu bentuk nyata dari
perubahan tutupan hutan adalah deforestasi,
yang Dberkaitan erat dengan perubahan
penggunaan lahan. Fenomena ini secara
signifikan mempengaruhi perubahan iklim,
mengakibatkan hilangnya cadangan karbon,
serta menurunkan luas kawasan hutan dalam
kurun waktu tertentu.

57

Perubahan terbesar dalam
penggunaan lahan terjadi pada konversi hutan
sekunder menjadi berbagai bentuk
pemanfaatan lainnya, seperti perkebunan
kelapa sawit, lahan tambang yang luas dan
kebun campuran. Selain itu, perubahan
penggunaan lahan dari sawah ke bentuk
penggunaan lainnya juga menjadi tren yang
signifikan. Penelitian yang dilakukan oleh
Nuraeni dkk, (2017) menunjukkan bahwa
pola perubahan penggunaan Ilahan yang
didominasi oleh alih fungsi hutan menjadi
lahan pertanian lahan kering campuran,
kawasan terbangun, serta perkebunan
(Rahayu & NPM, 2016). Maraknya aktivitas
penebangan liar di lokasi penelitian turut
berkontribusi terhadap penyusutan luas hutan.
Selain itu, pembukaan lahan secara masif oleh
sektor korporasi dan pertambangan semakin
mempercepat laju degradasi hutan, khususnya
di beberapa Kabupaten
Ketapang.

Berdasarkan kejadian yang berulang
setiap tahun, Kabupaten Ketapang di
Kalimantan Barat memiliki potensi bencana
banjir yang tinggi. Faktor utama yang
berkontribusi terhadap kondisi ini adalah
karakteristik  topografi yang
didominasi oleh dataran rendah dan
cekungan. Selain itu, tingginya frekuensi
curah  hujan pola yang
menyebabkan bencana banjir sulit untuk
diprediksi secara akurat (Prakoso, 2018).
Peningkatan intensitas hujan secara signifikan
juga berkontribusi terhadap peningkatan

kecamatan di

wilayah

serta cuaca

risiko banjir dan tanah longsor. Kabupaten
Ketapang tidak hanya terhadap
bencana banjir, tetapi juga kebakaran hutan
dan lahan. Bencana alam di wilayah ini telah
terjadi secara berulang dari generasi ke
generasi. Pada masa lampau, bencana yang
menimpa masyarakat Ketapang umumnya
berskala kecil, seperti serangan hama pada

rawan



tanaman dan penyakit yang tidak diketahui
penyebabnya. Bencana-bencana ini menjadi
ancaman serius bagi masyarakat setempat,
terutama bagi mereka yang bergantung pada
sektor pertanian dan perladangan sebagai
mata pencaharian utama.

Banjir yang melanda beberapa
wilayah di Kabupaten Ketapang sebagian
besar disebabkan oleh eksploitasi hutan secara
masif yang telah berlangsung sejak era Orde

Baru. Pada tahun 1980, pemerintah
menerbitkan undang-undang terkait
pemanfaatan hutan, yang mendorong

munculnya Hutan Tanaman Industri (HTI).
Kebijakan ini memberikan izin kepada pihak
swasta untuk mengelola kawasan hutan atas
persetujuan pemerintah pusat, yang pada
akhirnya berdampak pada berkurangnya luas
adat lindung
menyebabkan pergeseran tempat tinggal
masyarakat, sehingga ~mengubah pola
kehidupan mereka. Dalam praktiknya,
pengelolaan HTI di Kabupaten Ketapang
sering kali dilakukan melalui aktivitas
penebangan kayu dan rotan secara besar-
besaran. Dampak dari eksploitasi ini adalah
degradasi hutan yang mengarah pada kondisi
lahan yang gundul akibat minimalnya upaya
penghijauan  kembali oleh perusahaan
pemegang konsesi (Rahayu & NPM, 2016).
Lahan bekas hutan yang tidak direhabilitasi
dibiarkan terbengkalai, berubah menjadi
semak belukar atau lahan ilalang yang rentan
terhadap kebakaran,
gambut selama musim kemarau akibat akurasi

hutan dan hutan serta

terutama di lahan
antar-ilalang.

Sejak tahun 1990, berbagai
perusahaan dari luar Kalimantan Barat mulai
berinvestasi dengan membuka perkebunan
kelapa sawit dan tanaman akasia. Pada
periode yang sama, skema HTI mulai beralih
menjadi Hak Guna Usaha (HGU), yang
memungkinkan perusahaan memanfaatkan

58

hutan secara langsung, termasuk menebang
kayu untuk pendanaan dalam bentuk kayu
bulat maupun kayu olahan. Selain kayu, rotan
juga menjadi komoditas yang
dieksploitasi oleh perusahaan-perusahaan
pemegang HGU, sehingga perlahan-lahan
menggeser posisi masyarakat lokal yang
secara turun-temurun mengelola hasil hutan
sebagai penghidupan  mereka.
Kehadiran  perusahaan-perusahaan  yang
mengelola hutan di bawah skema HTI dan
HGU  berdampak  signifikan terhadap
kerusakan dan semakin

utama

sumber

hutan
termarginalisasinya masyarakat yang telah
lama bermukim di sekitar kawasan hutan

(Wibowo & Sadikin, 2020b) Setelah
eksploitasi kayu selesai, lahan tersebut
umumnya dialihfungsikan menjadi
perkebunan  berskala  besar. Namun

masyarakat adat, khususnya kelompok etnis
Dayak, menolak konversi hutan menjadi
perkebunan, karena mengakibatkan hilangnya
hutan adat serta ladang yang telah mereka
kelola secara turun-temurun. Banyak kasus
yang menunjukkan bahwa lahan masyarakat
adat diubah menjadi perkebunan tanpa
adanya izin atau persetujuan dari mereka,
yang semakin memicu konflik agraria di
wilayah tersebut.

Masyarakat Dayak memandang alam
bukan sebagai aset atau sumber kekayaan
semata, melainkan sebagai rumah bersama
yang harus dijaga dan dihormati (Haward,
2021). Perspektif ini berbeda dengan
pendekatan yang diterapkan oleh perusahaan
pemegang Hak Pengusahaan Hutan (HPH),
yang memobilisasi tenaga kerja dalam jumlah
besar dan memanfaatkan teknologi tinggi
untuk mengeksploitasi sumber daya alam.
Demi menekan biaya operasional, beberapa
perusahaan bahkan melakukan aktivitas
pembakaran hutan yang merusak ekosistem.



Dalam konteks ini, perusahaan dan
kelompok penguasa cenderung melihat alam
hanya sebagai sumber eksploitasi tanpa
mempertimbangkan aspek konservasi.
Pandangan antroposentris yang menempatkan
manusia sebagai penguasa mutlak atas alam
telah melahirkan mentalitas individualistis, di
mana kepentingan pribadi lebih diutamakan
dibandingkan keseimbangan ekologis.
Eksploitasi  berlebihan  terhadap
mencerminkan keserakahan manusia yang
memperlakukan lingkungan sebagai objek
semata, tanpa tanggung jawab untuk menjaga
hasratnya. Akibatnya, motivasi awal untuk
memperoleh keuntungan jangka pendek
berakhir pada
permasalahan baru yang semakin kompleks
dan sulit diselesaikan, menciptakan siklus
degradasi lingkungan yang berkepanjangan
(Ranboki, 2017).

alam

malah munculnya

Implementasi Ekologi Integral Sebagai Solusi

Berdasarkan ensiklik Laudato Si Paus
Fransiskus menegaskan bahwa krisis ekologi
tidak  dapat  dipisahkan  dari  krisis
kemanusiaan dan etika sosial. Oleh karena
itu, pendekatan ekologi integral harus
mencakup dimensi lingkungan, sosial,
ekonomi, dan budaya untuk mencapai
keseimbangan ekosistem serta keadilan sosial.
Implementasi konsep ini dalam konteks
Kabupaten Ketapang ditawarkan beberapa
langkah konkret berikut:

Pendekatan Holistik dalam Pengelolaan Sumber
Daya Alam

Pendekatan holistik dalam
pengelolaan sumber daya alam berarti suatu
cara pengelolaan yang menyeluruh, terpadu,
dan berorientasi pada keterkaitan berbagai
aspek dalam sistem alam dan manusia. Dalam
rangka mencapai keseimbangan antara

59

pelestarian lingkungan dan kesejahteraan
masyarakat setempat, diperlukan kebijakan
dan tindakan konkret yang mengakui
keterkaitan erat antara ekologi dan kehidupan
manusia, sebagaimana ditekankan dalam
ensiklik Laudato Si. Dokumen ini menegaskan
bahwa manusia memiliki tanggung jawab
moral untuk menjaga lingkungan sebagai
bagian dari rumah bersama (our common
home), yang juga mencakup perlindungan
terhadap hutan adat serta hak-hak masyarakat
lokal yang telah hidup selaras dengan alam
selama berabad-abad. Oleh karena itu,
perlindungan hutan adat bukan hanya
bertujuan untuk mencegah deforestasi dan
degradasi lingkungan, tetapi juga untuk
menjaga hak-hak komunitas adat yang telah
terbukti memiliki kearifan lokal dalam
mengelola daya alam
berkelanjutan. Pendekatan ini selaras dengan
seruan Laudato Si untuk memperhatikan
keadilan  ekologis dan sosial secara
bersamaan, sehingga kebijakan pembangunan
tidak boleh hanya berorientasi pada
eksploitasi sumber daya, tetapi harus
mempertimbangkan dampak jangka panjang
terthadap komunitas yang paling rentan
terhadap krisis lingkungan.

Selain itu, pengembangan sistem
pertanian yang berkelanjutan merupakan
langkah  esensial dalam  menanggapi
tantangan ekologi yang diangkat dalam
Laudato Si, khususnya terkait perlunya
membangun ekonomi yang menghormati
keterbatasan ekosistem alam. Model pertanian
seperti agroforestri dan pertanian organik
menjadi contoh nyata praktik yang dapat
meminimalkan degradasi lahan, mengurangi
ketergantungan pada bahan kimia sintetis,
serta meningkatkan keseimbangan antara
kebutuhan pangan dan kelestarian lingkungan
(Malek et al.,, 2015). Agroforestri, yang
mengombinasikan tanaman pertanian dengan
pepohonan, berkontribusi dalam penyerapan

sumber secara



karbon dan meningkatkan keanekaragaman
hayati, sejalan dengan prinsip integral ekologi
yang dianjurkan dalam Laudato Si. Di
samping itu, penggunaan teknologi ramah
lingkungan perlu didorong sebagai upaya
mengurangi ketergantungan pada eksploitasi
sumber daya alam yang tidak berkelanjutan.
Seperti yang ditekankan dalam Laudato Si,
pergeseran menuju energi bersih bukan hanya
sebuah  keharusan teknis, tetapi juga
merupakan tanggung jawab moral demi
memastikan bahwa generasi mendatang tetap
dapat menikmati keberlimpahan alam yang
sama seperti generasi saat ini. Dengan
menerapkan prinsip-prinsip ekologi integral,
keberlanjutan lingkungan dan kesejahteraan
sosial diharapkan dapat berjalan seiring,
mencerminkan harmoni antara manusia dan
alam sebagaimana yang diinginkan dalam
ajaran Gereja mengenai tanggung jawab
terhadap ciptaan.

Pendidikan dan Kesadaran Ekologis

Pendidikan dan kesadaran ekologis
adalah proses yang Dbertuyjuan untuk
membangun pemahaman, kepedulian, dan
tanggung jawab terhadap lingkungan hidup
dalam diri individu maupun masyarakat.
Dalam upaya menumbuhkan kesadaran akan

pentingnya keberlanjutan lingkungan,
diperlukan pemahaman yang lebih mendalam
mengenai  spiritualitas  ekologis  yang

menempatkan manusia bukan sebagai pemilik
mutlak alam, tetapi sebagai bagian integral
dari ekosistem yang memiliki tanggung jawab
moral untuk menjaganya. Prinsip ini selaras
dengan ajaran Laudato Si, di mana Paus
Fransiskus menegaskan bahwa alam bukan
sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi
demi keuntungan ekonomi, tetapi merupakan
ciptaan Tuhan yang harus dihormati dan
dipelihara demi kebaikan bersama. Perspektif
ini mengajak manusia untuk melihat
hubungan antara spiritualitas dan ekologi

60

sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan,
sehingga mendorong perubahan pola pikir
dari eksploitasi menuju harmoni dan
keberlanjutan. Dengan memahami bahwa
lingkungan memiliki nilai intrinsik yang harus

dihargai, manusia  diharapkan  dapat
mengadopsi gaya hidup yang lebih
berkelanjutan, seperti mengurangi limbah,
menjaga keberagaman hayati, serta

mendukung kebijakan yang berpihak pada
keadilan ekologis dan sosial. Dalam konteks
ini, spiritualitas ekologis tidak hanya berbicara
mengenai kesadaran lingkungan dalam
dimensi material, tetapi juga menyangkut
aspek moral dan teologis yang menekankan
panggilan manusia untuk menjadi penjaga
(stewards) bumi yang bertanggung jawab
(Ayhuan et al., 2021).

Solidaritas Sosial untuk Keadilan Ekologis
Dalam menghadapi tantangan Krisis
ekologi global, diperlukan upaya kolektif
untuk memperkuat solidaritas dengan
masyarakat adat yang selama berabad-abad
telah menjaga keseimbangan lingkungan
melalui penerapan kearifan lokal mereka.
Sebagaimana ditegaskan dalam Laudato Si,
masyarakat adat memiliki hubungan yang
mendalam dengan alam, sehingga
pengetahuan dan praktik dalam mengelola
sumber daya secara berkelanjutan harus
diakui dan dihormati sebagai bagian dari
solusi ekologi integral. Oleh karena itu,
keterlelibatan semua elemen masyarakat
dalam  pengambilan keputusan terkait
kebijakan lingkungan menjadi sangat penting,
terutama bagi kelompok rentan seperti petani,
nelayan, dan masyarakat adat yang paling
terdampak oleh degradasi lingkungan dan
perubahan iklim (Ayhuan ez al., 2021).
Partisipasi aktif masyarakat dalam
proses perumusan kebijakan tidak hanya
memastikan bahwa keputusan yang diambil
lebih  inklusif dan adil, tetapi juga



mencerminkan prinsip subsidiaritas yang
ditekankan dalam ajaran sosial Gereja, di
mana setiap individu dan komunitas memiliki
peran dalam membangun kesejahteraan
bersama. Dengan membuka ruang dialog
yang setara dan memberikan akses yang lebih
luas terhadap pengambilan keputusan, maka
kebijakan lingkungan yang dihasilkan dapat
lebih berpihak pada keberlanjutan ekosistem
serta menjamin  kesejahteraan  generasi
sekarang dan mendatang. Dalam konteks ini,
Laudato Si menegaskan bahwa permasalahan
lingkungan tidak dapat dipisahkan dari
keadilan sosial, sehingga upaya perlindungan
alam  harus berjalan seiring dengan
perlindungan hak-hak masyarakat yang
bergantung pada sumber daya alam untuk
keberlangsungan hidup mereka.

KESIMPULAN

Krisis ekologi sejatinya merupakan
krisis multidimensi yang mencakup aspek
sosial, moral, dan spiritual. Pendekatan
ekologi integral yang diusulkan dalam Laudato
Si”  menekankan pentingnya perubahan
paradigma dari pola eksploitasi menuju
tanggung jawab kolektif atas keberlanjutan
ciptaan. Dalam menghadapi degradasi
lingkungan, termasuk yang teradi di
Kabupaten Ketapang, diperlukan kesadaran
bersama untuk membongkar  struktur
ketidakadilan dan membangun sistem yang
berpihak pada kesejahteraan seluruh makhluk
hidup. Solidaritas, kepedulian terhadap
sesama, dan penghormatan terhadap martabat
masyarakat adat harus menjadi dasar dalam
setiap kebijjakan pembangunan. Melalui
pendidikan, pembinaan kesadaran ekologis,
dan integrasi nilai spiritualitas ekologis dalam
kehidupan sehari-hari, masyarakat diajak
untuk memandang alam bukan sekadar
sumber daya, melainkan sebagai bagian dari
ciptaan Allah yang harus dirawat bersama.

61

Oleh karena itu, diperlukan tindakan nyata
yang melibatkan masyarakat lokal, Gereja,
dan pemerintah daerah dalam merancang
serta menjalankan kebijakan yang adil,
partisipatif, dan  berkelanjutan  demi
keberlangsungan hidup generasi kini dan
mendatang.

DAFTAR PUSTAKA

Ayhuan, V. V., Souisa, N. N., & Hukubun,
M. (2021) ‘Alam Sebagai Baileo
Kehidupan: Suatu Kajian Teologi’,
ARUMBAE: Jurnal Ilmiah Teologi Dan
Studi  Agama, 3(2), 122-141.
https://doi.org/10.37429/arumbae

Firda Dwi Muliawati. (2024) “RI Rugi Rp
967,67 Miliar Gegara WNA China Gasak

llegal.”
https://www.cnbcindonesia.com/new
$/20240712093201-4-553992 /ri-rugi-
rp-96767-miliar-gegara-wna-china-
gasak-tambang-emas-ilegal 12-7-2024,
(Diakses: 5-2-2025).

Haward, A. S. (2021) Ekologi Integral: Alternatif
dalam Krisis Lingkungan Hidup. 37(2).

Malek, Z., Boerboom, L., & Glade, T. (2015)
Future Forest Cover Change Scenarios
with Implications for Landslide Risk:

Tambang Emas

An Example from Buzau
Subcarpathians, Romania.
Environmental ~ Management,  56(5),
1228-1243.
https://doi.org/10.1007/s00267-015-
0577-y.

Novitasari, Kaskoyo, H., Darmawan, A.,
Endaryanto, T., Wulandari, C., &
Bakri, S. (2024) ‘Kebijakan
Kelembagaan dalam Tindakan
Mitigasi dan Penanganan Kebakaran
Hutan dan Lahan di Sumatera
Selatan’, Jurnal Hutan Tropis, 12(1),
59-71.


https://doi.org/10.37429/arumbae
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024
https://www.cnbcindonesia.com/news/20240712093201-4-553992/ri-rugi-rp-96767-miliar-gegara-wna-china-gasak-tambang-emas-ilegal%2012-7-2024

Paus Fransiskus (2016) atas Kej. 1:28 disadur
dari Ordo Fratrum Minorum, The Cry
of the Earth and the Cries of the Poor: an
OFM Study Guide on the Care of
Creation, Rome: OFM
Communication Office,11-12.

Prakoso, S. G. (2018) Understanding the
Urban Arts in Visual Communication
Visual Communication on Mural
Created by Polo Triuns. International
Conference on Media and Communication
Studies (ICOMACS 2018), 39-43.

Pope Benedeict XVI. (2015) The Garden of
God, Washington, D.C: The Catholic
University of America Press, 39.

Rahayu, E., & NPM. (2016) ‘Dampak
Kebijakan Bebas Visa Bagi Warga
Negara Cina  (Rrc) Terhadap
Munculnya Tenaga Kerja Ilegal (Studi
di Kalimantan Barat)’, Jurnal Nestor
Magister Hukum, 1(1), 209880.

Ranboki, B. A. (2017) ‘Menemukan Teologi
Leonardo Boff dalam Ensiklik Paus
Fransiskus Laudato Si’, Indonesian
Journal of Theology, 5(1), 42-67.

Wibowo, B., & Sadikin, M. (2020a) ‘Bencana
Alam di Kabupaten Ketapang
Kalimantan Barat dalam Tinjauan
Sejarah Lisan’, MASA: Journal of
History, 2(1), 29-41.

Wibowo, B., & Sadikin, M. (2020b) ‘Bencana
Alam di  Kabupaten Ketapang
Kalimantan Barat dalam Tinjauan
Sejarah Lisan’, MASA: Journal of
History, 2(1).

Wahyuni, Herpita, and Suranto, (2021)
‘Dampak Deforestasi Hutan Skala Besar
Terhadap  Pemanasan  Global  di
Indonesia,” JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu
Pemerintahan, 6 (10, 148-62.

62



